
نــــــــــــــــاعِ  القِ
طُ
سقـــــــــــــو

" ةِ
يَّ لاقِ

خْ
حالةِ الأ شافِ الضَّ

كَ


نْ
مِ وا يَ عاءِ القِ دِّ

 بُ بينَ اِ رْ
غَ
"ال

إعـــــــــــــــــــــــداد

مركز الفيض العلمي لإستطلاع الرأي والدراسات المجتمعية

 

1



مت الولايات المتحدة والغرب نفسيهما بوصفهما حماة القيم الإنسانية الكبرى: الحرية،      لطالما قدّ

ج له عبر الإعلام والمؤسسات وِّ
يغ هذا الخطاب بعناية، ور الكرامة، حقوق الإنسان، وحماية الطفولة، صِ

قاس به شرعية الدول والمجتمعات، غير أن
تُ
 

اً
 عالمي

اً
 أخلاقي

اً
الدولية والنخب الثقافية، حتى غدا معيار

فضائح جيفري إبستين وما ارتبط بها من شبكات نفوذ ومال وسياسة أعادت طرح سؤال جوهري: 

عي حراستها؟ نتهك في عمق المجتمعات التي تدّ
تُ
، بينما 

اً
رفع شعار

تُ
أيّ قيم هذه التي 

 من
اً
 بنيوي

اً
إن أخطر ما كشفته هذه الفضائح ليس مجرد انحراف فردي أو جريمة معزولة، بل نمط

التواطؤ والصمت والحماية المتبادلة بين رأس المال والسلطة والإعلام، حين تتحول أجساد المراهقات

فرغ من مضمونها، فإننا
تُ
طوى الملفات أو 

تُ
دار الجرائم خلف واجهات الثراء والنجومية، ثم 

تُ
إلى سلعة، و

 التناقض الفادح بين الخطاب
لاً
أمام أزمة قيم لا أزمة أشخاص، هنا يسقط القناع الذي أخفى طوي

والممارسة.

 لتاريخ طويل من الفصل بين الأخلاق والسياسة في الفكر
اً
ولا يمكن فهم هذا التناقض إلا بوصفه نتاج

ماتية السياسية، لم تعد القيم غاية في ذاتها، بل وسيلة لتبرير القوة
كَ
الغربي الحديث، فمنذ صعود البرا

لت الأخلاق من معيار للحكم على الفعل إلى أداة خطابية لتجميل نتائجه، وتنظيم المصالح، وهكذا تحوّ

 جانبية لمنظومة لا ترى في الإنسان
اً
وفي هذا السياق، تصبح فضائح من قبيل الاتجار بالمراهقات أعراض

 للاستثمار متى ما توافرت الحماية القانونية والإعلامية.
لاً
 قاب

اً
قيمة ذاتية، بل مورد

ر  باسم حقوق الإنسان، ويبرّ
لاً
خ دو  على العالم، يوبّ

اً
 أخلاقي

اً
ب نفسه قاضي لقد اعتاد الغرب أن ينصّ

تدخلاته السياسية والعسكرية بذريعة نشر الديمقراطية، ويضع تقارير عن الحريات والطفولة والمرأة،

لكن فضائح الاتجار بالمراهقات أظهرت أن حماية الإنسان ليست قيمة مطلقة في هذا النظام، بل أداة

همل حين تهدد مواقع النفوذ، فالعدالة التي تعجز عن مساءلة
تُ
ستخدم حين تخدم المصالح، و

تُ
انتقائية 

أصحاب المال والسياسة ليست عدالة، بل إدارة محسوبة للفضيحة.

ى بها جزء واسع من جمهورنا في غير أن الخلل لا يقف عند حدود الغرب، بل يمتد إلى الطريقة التي تلقّ

العالم العربي والإسلامي هذا الأنموذج، فقد انخدع جمهور كبير بالصورة المصنوعة للغرب بوصفه

حاضنة القيم، حتى نشأ لديهم شعور مركب بالدونية الحضارية، ترافق مع ازدراء الذات الثقافية
اً
والدينية، وكراهية كل ما هو محلي أو أصيل. وهكذا لم يعد الغرب مجرد قوة مهيمنة، بل صار مرجع

قاس به الصواب والخطأ، والتقدم والتخلف، والحرية والقيد.  يُ
اً
معياري

 في إعادة تشكيل وعي الأجيال الجديدة
اً
 مركزي

اً
لقد لعبت السينما، ومنصات البث، ومواقع التواصل، دور

 للحرية والكرامة والمتعة، ومع الزمن،
اً
في مجتمعاتنا، عبر إنتاج صورة نمطية للغرب بوصفه فضاءً مثالي

ل إلى بنية نفسية قائمة على احتقار الذات والانبهار بالآخرـ لم يعد الاستلاب مجرد تقليد سلوكي، بل تحوّ

فصار بعض الشباب يقيس تحرره بمدى انفصاله عن ثقافته، ويقيس تقدمه بمدى تشبهه بأنماط الحياة 

2



المستوردة، حتى وإن كانت هذه الأنماط قائمة في أصلها على استهلاك الجسد وتسطيح المعنى.

م بوصفه الإنساني قدَّ دة، في تسويق أنموذج ثقافي يُ لِّ

لقد نجح الإعلام الغربي، ومعه نخب محلية مق

ل  أمام التحديث، ومع الزمن، تحوّ
اً
 أو عائق

اً
 تاريخي

اً
ر القيم الإسلامية باعتبارها عبئ صوَّ

تُ
والطبيعي، بينما 

 للسياسة أو الاقتصاد، فصار
اً
ل إلى نوع من الاستلاب: استلاب للوعي قبل أن يكون استلاب

ثّ
هذا التم

، بل لأنهم قاسوها على أنموذج
اً
 علمي

اً
بعض أبناء هذه المجتمعات يخاصمون هويتهم، لا لأنهم نقدوها نقد

ف لم يعد يملك حتى انسجامه الداخلي. زيَّ مُ

 قبل أن
اً
م  مكرّ

اً
 للإنسان بوصفه كائن

اً
وهنا تبرز المفارقة الكبرى: فالإسلام، في بنيته القيمية، أقام تصور

منا بني آدم﴾، أي إن  أو أداة لذة، فالكرامة أصل وجودي لا منحة سياسية ﴿ولقد كرّ
اً
يكون مستهلك

.
اً
م لكونه إنسان الإنسان مكرّ

، بل حماية للجسد والنفس من الامتهان ﴿ولا تقربوا الزنا﴾، لا بوصفه
اً
 اجتماعي

اً
والشرف ليس قيد

 للكرامة من التحول إلى سلعة.
اً
 للغريزة، بل تحصين

اً
تجريم

 من العبودية لغير الحق ﴿لا إكراه في الدين﴾ تؤسس
اً
ر  من القيم، بل تحرّ

اً
أما الحرية، فليست انفلات

لحرية الضمير، بينما ﴿ولا تبخسوا الناس أشياءهم﴾ تؤسس لحرية الكرامة المادية والمعنوية.

بنى على الرغبة الفردية وحدها، بل على مبدأ المسؤولية:
تُ
إن القيمة الأخلاقية في التصور الإسلامي لا 

مسؤولية الإنسان عن جسده، وعن غيره، وعن أثر أفعاله في المجتمع، فالشريعة لم تنظر إلى السلوك

 له امتداداته النفسية والثقافية، ولهذا كان تحريم
اً
 اجتماعي

لاً
 فقط، بل بوصفه فع

اً
 خاص

لاً
بوصفه فع

 لنزوة فردية، بينما تميل الثقافة الغربية
اً
الاستغلال الجنسي حماية للبنية الإنسانية كلها، لا تقييد

لغي الثانية، مما يفتح الباب أمام
تُ
بقي الأولى و المعاصرة إلى تفكيك الرابط بين الحرية والمسؤولية، فتُ

تسويغ كل ما يحقق المتعة أو الربح ولو على حساب كرامة الآخر.

في المقابل، تكشف فضائح الاتجار بالمراهقات في قلب المجتمعات التي ترفع راية حقوق المرأة والطفل

ق إلينا بوصفه وّ عن هشاشة البنية الأخلاقية التي تحكم الثقافة الغربية المعاصرة، فالأنموذج الذي سُ

 من القيم تحولت
اً
مت باعتبارها خلاص دّ

قُ
 للجسد انتهى إلى تحويله إلى سلعة فاخرة، والحرية التي 

اً
تحرير

إلى غطاء لاستباحة الضعفاء حين يخدم السوق، والتغاضي عن الجرائم حين تحمي النخب.

 يطبع الاستغلال
اً
 مشوه

اً
نتج وعي

تُ
نتج فقط ضحايا مباشرين، بل 

تُ
ولعل الأخطر أن هذه الجرائم لا 

بوصفه ممارسة طبيعية في عالم الشهرة والمال، فحين ترتبط الجريمة بالنجومية، ويتوارى المجرم

خلف شبكة علاقات سياسية وإعلامية، يصبح العنف غير مرئي، ويغدو الضحية مجرد تفصيل في سردية

أكبر عن النجاح والنفوذ، وهنا يتحول الفساد الأخلاقي إلى ثقافة، لا إلى حادثة.

إن الفرق الجوهري هنا ليس في الشعارات، بل في المنطق الأخلاقي: في التصور الإسلامي، الجسد أمانة

لا بضاعة، والطفولة حرمة لا مادة استهلاك، والمرأة إنسان لا منتج إغراء.

3



عيد تعريف الإنسان بوصفه موضوع رغبة ووحدة سوقية،
أُ
أما في الثقافة الغربية الاستهلاكية، فقد 

قاس قيمته بما ينتجه من متعة أو صورة أو ربح.
تُ


اً
 أخلاقي

اً
ولا يعني هذا أن المجتمعات الإسلامية معصومة من الانحراف أو الجريمة، لكنها تملك معيار

دينها ظهر هذه الفضائح أن الثقافة الغربية السائدة باتت تفتقر حتى إلى معيار يُ
تُ
دينها حين تخطئ، بينما  يُ

ل الجريمة إلى خلل إداري لا إلى فضيحة قيمية. وِّ
ح بوضوح، فتُ

إن خطورة هذه الوقائع لا تكمن في بعدها الجنائي فقط، بل في بعدها الرمزي، فهي تضرب في عمق

فصل عن الادعاء الغربي بامتلاك الأنموذج الأخلاقي الأرقى، وتكشف أن خطاب حقوق الإنسان حين يُ

منظومة قيمية ضابطة، يتحول إلى لغة إجرائية فارغة يمكن أن تتعايش مع أبشع أشكال الاستغلال، ومن

هنا فإن أزمة الغرب اليوم ليست أزمة تشريع، بل أزمة معنى: أزمة في تعريف الإنسان، وفي تحديد ما إذا

كان غاية أم وسيلة.

 بقدر ما هو منظومة قوة تجيد صناعة الصورة
اً
 أخلاقي

اً
لقد كشفت هذه الوقائع أن الغرب ليس أنموذج

وإدارة الانتهاكات، وكشفت في الوقت نفسه هشاشة وعيٍ في عالمنا انبهر بالصورة ونسي أن يسأل عن

الجوهر.

الخاتمة

 على أزمة
اً
قرأ بوصفه حادثة جنائية عابرة، بل بوصفه مؤشر إن ما كشفته هذه الفضائح لا ينبغي أن يُ

قيم تستوجب استجابة فكرية وقانونية وبحثية، وممكن أن نضع بعض الاستنتاجات، وعلى النحو الآتي:
اً
 أخلاقي

اً
 أنموذج

اً
1. الغرب بين الخطاب والممارسة، ففضائح إبستين تكشف أن الغرب لم يكن يوم

وظف القيم الإنسانية الكبرى )الحرية، الكرامة، حقوق الطفل( لتحقيق
تُ
، بل هو منظومة قوة 

اً
مطلق

مصالح سياسية وتجارية، والخطاب الحقوقي ليس قاعدة، بل أداة تسيير للمجتمعات وفق مصالح النخب.

 معزولة، بل أعراض اختلال مؤسساتي ونمطي، حيث
اً
2. الأزمة البنيوية للقيم، فالانتهاكات ليست أحداث

اً
لان العدالة إلى إدارة للفضائح، مما يؤكد سقوط الغرب أخلاقي المال والنفوذ يحميان الجريمة، ويحوّ

أمام الرأي العام الدولي.

3. الاستلاب الحضاري والذهني، فالجمهور في العالم العربي والإسلامي وقع في فخ الانبهار بالغرب، ما

 بالدونية الثقافية والغياب عن مناقشة القيم الجوهرية المحلية، إلى جانب تراجع الوعي
اً
أنتج شعور

 للتقدم والصواب.
اً
وية، بحيث أصبح الغرب معيار الذاتي والاعتداد بالهُ

4. القيم الإسلامية كمعيار صلب، وفي مقابل ذلك، يقدم الإسلام منظومة قيمية متكاملة: الإنسان غاية،

 للعدالة والكرامة،
اً
 ثابت

اً
الجسد أمانة، الطفولة حرمة، والحرية مسؤولية، وهذه المبادئ تخلق معيار

ستخدم لرصد الاختلالات الأخلاقية لأي أنموذج آخر. يمكن أن يُ

4



فصل الخطاب عن منظومة قيمية ضابطة، يتحول إلى لغة 5. الخطاب الحقوقي الغربي مشوه، فعندما يُ

إجرائية فارغة، يمكن أن تتعايش مع أبشع الجرائم، ما يؤكد أن أزمة الغرب ليست تشريعية، بل أزمة

معنى وأخلاق وثقافة.

ويمكن لنا أن نضع جملة من التوصيات، وعلى النحو الآتي:

1. المساءلة القانونية الدولية الصارمة: فيجب على القضاء الدولي والمؤسسات الحقوقية ملاحقة جميع

المتورطين في شبكات الفساد الجنسي والسياسي، بلا استثناء، ومعاقبة كل من استخدم المال والنفوذ

جزأ.
تُ
لتغطية الانتهاكات، لتأكيد أن العدالة العالمية لن 

2. تفعيل البحث الأكاديمي الناقد: على الجامعات ومراكز الدراسات إنشاء برامج متخصصة لدراسة

أسباب التراجع الأخلاقي في الغرب، بما في ذلك تسليع الجسد، تفكك الأسرة، استغلال الطفولة، وربط

ذلك بالاقتصاد والسياسة، لتقديم أدوات فكرية وعملية لمواجهة الانبهار الأعمى بالأنموذج الغربي.

3. إعادة بناء وعي الجمهور العربي والإسلامي: تصميم برامج تعليمية وإعلامية تهدف إلى إبراز القيم

الإسلامية الأصيلة كمعيار للكرامة والشرف والمسؤولية، مع استعراض الفجوة الأخلاقية الغربية بشكل

موضوعي، لتصحيح الانطباعات المشوهة عن التحضر الغربي.

اب والفلاسفة وقادة 4. مسؤولية المجتمع المدني والقيادات الفكرية: على منظمات المجتمع المدني والكتّ

الرأي تحويل النقد من الداخل إلى الخارج، عبر كشف زيف الادعاء الأخلاقي الغربي، وإعادة توجيه

م كمعيار عالمي. قدَّ الجهود إلى مساءلة الأنموذج الذي يُ

5. إعادة تعريف الحرية والكرامة بشكل واقعي: إنتاج أدوات معرفية وإعلامية تشرح أن الحرية ليست

شترى بالمال والشهرة، مع التركيز على التربية على
تُ
باع أو 

تُ
 من القيم، وأن الكرامة ليست سلعة 

اً
انفلات

المسؤولية الفردية والاجتماعية.

6. رقابة مجتمعية وإعلامية مستمرة: تفعيل وسائل الإعلام المحلية والمنصات الرقمية للكشف عن

الانتهاكات الأخلاقية العالمية، وتحويلها إلى حالات تعليمية تحذر المجتمع من الانبهار بالمظاهر، مع

تعزيز النقاش العام الواعي حول الأخلاق والعدالة.

7. إنتاج خطاب بديل وفاعل: دعوة المثقفين والمفكرين والمشاهير لإنتاج خطاب بديل قائم على القيم

الجوهرية والعدالة والكرامة، يواجه الانبهار بالغرب، ويصل إلى الجمهور بشكل مباشر عبر المنصات

الرقمية والإعلام التقليدي.

8. تأسيس ثقافة مساءلة مستدامة: على الدول والمجتمعات الإسلامية إدراج قيم الكرامة والمسؤولية في

المناهج التربوية والإعلامية، مع رصد أي تأثيرات خارجية تسعى إلى تغيير المنظومة القيمية المحلية،

لضمان مقاومة الانبهار والاستلاب طويل المدى.

5



إن سقوط القناع الغربي لا ينبغي أن يكون مناسبة للشماتة، بل لحظة وعي مزدوجة: وعي بزيف الادعاء

قال عنها، بل بما تمنعه من ظلم، وما قاس بما يُ
تُ
الأخلاقي، ووعي بخطورة استبطانه دون نقد، فالقيم لا 

دفن الحق تحت ثقل النفوذ، فإن نتهك، ويُ
تُ
ترك طفولة 

تُ
تحميه من امتهان، وما تقيمه من عدالة، وحين 

السقوط لا يكون سقوط صورة فقط، بل سقوط منظومة قيم كاملة.

6



6


