
"إنهيـار الستـر فـي عصـر السوشيـال ميديـا"

الفضائح العائلية قراءة قرآنية نفسية إجتماعية

بقلـــــــــــــــــــــــــــــم

 د. مصطفـــــــــــــــــــــى ســــــــــــــوادي جاســـــــــــــــــــــم

باحث في مركز الفيض العلمي لإستطلاع الرأي والدراسات المجتمعية

1



المقدمة 

ا، لم تكن الفتنة بحاجة إلى سيوف ولا جيوش، رة، قبل أكثر من أربعة عشر قرنً     في المدينة المنوّ

كانت بحاجة إلى خبر واحد فقط، امرأة من بيت كبير أخطأت، فاهتزّ المجتمع كله، لم يكن الحدث هو

السرقة وحدها، بل ما تلاها: الهمس، التلميح، التهويل، ثم التشهير.

عرض ا يجب أن يُ ا أخطأ، بل بوصفها عارً د لا بوصفها إنسانً صارت المرأة حديث المجالس، واسمها يتردّ

م البعض إلى النبي )صلى الله عليه واله( لا ليحفظوا كرامتها، بل ليخففوا الحكم عنها لأن للناس، وتقدّ

ت المدينة: "والله لو أن فاطمة بنت نسبها "رفيع"... غضب النبي )صلى الله عليه واله(، وقال كلمته التي هزّ

محمد سرقت لقطعت يدها". لكن الأخطر لم يكن تنفيذ الحكم… بل ما فعله الناس بعدها. بدأوا يتداولون

ة تمشي في الطرقات. لون امرأة تابت إلى فضيحة حيّ القصة، يروون التفصيلات، يعيدون سردها، ويحوّ

ا لانهيار الضمير قبل انهيار القانون، عندها وقف النبي )صلى الله عليه واله( مرة أخرى، ليضع حدً

ا فستره الله فهو إلى الله… ومن كشف ستر الله عليه فقد خان وقال:"من أصاب من هذه القاذورات شيئً

الأمانة".

ومع التحول الرقمي المتسارع، لم تعد مواقع التواصل الاجتماعي مجرد وسائل للتواصل وتبادل الأفكار،

عرض فيها الحياة الخاصة بلا حدود واضحة بين ما هو شخصي
تُ
لت إلى فضاءات عامة مفتوحة  بل تحوّ

ا إلى دائرة الاستهلاك الجماهيري. وفي ظل غياب ضابط دفع عمدً وما هو مشاع، وبين ما ينبغي ستره وما يُ

أخلاقي جامع، وضعف الردع القانوني، أصبحت هذه المنصات ساحة خصبة لتفريغ الانفعالات، وتصفية

الحسابات، وتحويل الخلافات العائلية إلى مادة إعلامية شعبوية.

وفي العراق، برزت خلال السنوات الأخيرة ظاهرة مقلقة تتمثل في نشر الفضائح العائلية، والمشكلات

ا نتيجة تواطؤ ا بمبادرة أطراف داخل الأسرة نفسها، وأحيانً الزوجية، والتسجيلات الخاصة، أحيانً

لاحظ أن بعض هذه الحالات تكشف عن جرأة غير اجتماعي صامت على إعادة النشر والتداول. ويُ

مسبوقة على انتهاك الحرمات، وضعف واضح في قيمة الحياء، سواء على مستوى الأفراد أو بعض

ا أحمر، بل وسيلة للضغط، أو الانتقام، أو لفت
طً
العوائل التي لم تعد ترى في الخصوصية العائلية خ

الانتباه، أو حتى تحقيق شهرة رقمية زائفة، ولا يمكن إغفال أن ضعف الحياء- بوصفه قيمة أخلاقية

وسلوكية- قد أصاب بعض الشرائح، نتيجة عوامل متداخلة، منها التفكك الأسري، وتراجع دور التربية

ي الدينية، وتأثير المحتوى الرقمي العابر للثقافات، الذي أعاد تعريف الجرأة بوصفها حرية، والتعرّ

ا في التعبير. وقد ساهم هذا التحول في تطبيع المعنوي بوصفه شجاعة، والفضيحة بوصفها حقً

عدّ في الوعي الجمعي العراقي من أقبح المحرمات الاجتماعية.
تُ
سلوكيات كانت 

2



دان أما التفاعل الجماهيري مع هذه الظواهر، فيتسم بازدواجية لافتة، إذ يترافق الخطاب الأخلاقي المُ

فٍّ اجتماعي،


ا مع متابعة نهمة، وتعليقات قاسية، وتداول واسع، يكشف عن فضول مرضي وتش ظاهريً

ا على القيم. وهنا يتحول المجتمع من رافض للفضيحة إلى شريك في ا حقيقيً أكثر مما يعكس حرصً

إشاعتها، ومن مدافع عن الأخلاق إلى منتج يومي لانتهاكها.

ا، بل هي مرآة لاختلالات ا عابرً ا إعلاميً
ثً
ا أو حد ا فرديً

فً
إن هذه الظاهرة لا يمكن قراءتها بوصفها انحرا

أعمق تمسّ بنية القيم، ومفهوم الحياء، وحدود الحرية، ووظيفة الأخلاق في المجتمع. ومن هنا، تبرز

قة، تنطلق من المنظور القرآني الذي شدد على الستر ونبذ إشاعة الحاجة إلى مقاربة تحليلية معمّ

ا يحفظ الكرامة الإنسانية، مع قراءة ا متوازنً ا أخلاقيً الفاحشة، ومن تعاليم أهل البيت )ع( التي أرست فقهً

نفسية واجتماعية تكشف الدوافع الخفية وراء الجرأة على الفضيحة، والتطبيع معها في الوعي الجمعي

العراقي.

:  الموقف القرآني من كشف العورات وانتهاك الخصوصية
لًا

أو

 لحماية الإنسان في سمعته وخصوصيته وكرامته، ويجعل من
لًا

ا متكام ا أخلاقيً م القرآن الكريم تصورً يقدّ

ا في بناء المجتمع الصالح، مقابل تحريم صريح لكل أشكال إشاعة الفاحشة، وتتبع  مركزيً
أً
الستر مبد

العورات، وكشف الأسرار الخاصة. فالأخلاق القرآنية لا تقف عند حدود الفعل الفردي، بل تمتد لتشمل

الأثر الاجتماعي للفعل وتداعياته الجماعية.

﴾ ةِ
رَ خِ

لْآ
ا ا وَ يَ

نْ
 ي الدُّ يمٌ فِ لِ

أَ
ابٌ 

ذَ
 مْ عَ هُ

لَ
وا 

نُ
 ينَ آمَ ذِ

لَّ
ي ا  فِ

ةُ


شَ
 احِ

فَ


لْ
يعَ ا شِ

تَ
 

نْ


أَ
 

نَ
و بُّ حِ ينَ يُ ذِ

لَّ
نَّ ا يقول الله تعالى: ﴿إِ

ل حمّ
تُ
ا فحسب، بل  ا فرديً

كً
م الفاحشة بوصفها سلو )النور:19(، وتكمن خطورة هذه الآية في أنها لا تجرّ

ا
فً
المسؤولية الأخلاقية لكل من يساهم في إشاعتها أو التلذذ بتداولها أو ترويجها، حتى وإن لم يكن طر

ا في وقوعها.  وهو ما ينطبق بدقة على من يقوم بنشر المقاطع الخاصة، أو إعادة تداولها، أو مباشرً

التعليق عليها بدافع الفضول أو التشهير أو الترفيه الرقمي.

كما يؤكد القرآن الكريم مبدأ حفظ اللسان والبصر بوصفهما بوابتين رئيسيتين لانتهاك الخصوصية، إذ

﴾
لًا

و
ئُ
 سْ هُ مَ

نْ
  عَ

نَ
ا

كَ
كَ  ئِ

لَٰ
و

أُ
لُّ 

كُ
ادَ 

ؤَ


فُ


لْ
ا رَ وَ صَ بَ

لْ
ا عَ وَ مْ نَّ السَّ مٌ إِ

لْ
 هِ عِ  بِ

كَ
لَ
سَ  يْ

لَ
ا   مَ

فُ


قْ


تَ
 

لَا
 يقول تعالى: ﴿وَ

ا أمام التجسس الرقمي، وتتبع المقاطع، والبحث عن الأسرار ا صارمً ا أخلاقيً )الإسراء:36(، فالآية تضع حدً

 عن كل ما يراه أو يسمعه أو يعيد تداوله.
لًا

الخاصة، وتجعل الإنسان مسؤو

ا للنسيج ا هدامً
كً
م صراحة التجسس وتتبع العيوب، بوصفه سلو ويذهب القرآن أبعد من ذلك حين يحرّ

وا﴾ )الحجرات:12(، سُ سَّ جَ
تَ
 

لَا
 مٌ وَ

ثْ
 نِّ إِ


ظَّ
ضَ ال عْ نَّ بَ نِّ إِ


ظَّ
نَ ال ا مِ يرً ثِ

كَ
وا  بُ نِ

تَ
 وا اجْ

نُ
 ينَ آمَ ذِ

لَّ
ا ا هَ يُّ

أَ
ا  الاجتماعي: ﴿يَ

 رقمية متطورة، من
لًا

ا على التلصص المادي، بل اتخذ أشكا وإن التجسس في عصرنا لم يعد مقتصرً

متابعة الحسابات، إلى حفظ المقاطع، إلى تداول التسجيلات الخاصة، وهو ما يجعل هذه الآية حاكمة

ا على سلوك مستخدمي وسائل التواصل الاجتماعي. أخلاقيً

3



دين كل خطاب أو ممارسة تهدف إلى التشهير كما يربط القرآن بين الأخلاق وحفظ الكرامة الإنسانية، ويُ

ا﴾ )الحجرات:12(، فإذا كانت
تً
 يْ يهِ مَ خِ

أَ
مَ  حْ

لَ
لَ 

كُ


أْ
 ن يَ

أَ
مْ 

كُ
 دُ حَ

أَ
بُّ  حِ يُ

أَ
ا  ضً عْ م بَ

كُ
 ضُ عْ ب بَ

تَ


غْ
  يَ

لَا
 أو الإذلال: ﴿وَ

هت بأكل لحم الميت، فكيف بتوثيق العيوب بالصورة والصوت ونشرها على بّ
شُ

الغيبة- وهي كلام- قد 

الملأ؟ إن الفضيحة الرقمية تمثل أقسى أشكال الغيبة المعاصرة.

ا: روايات أهل البيت )عليهم السلام( ومنظومة الستر الاجتماعي ثانيً

س أهل البيت )عليهم السلام( منظومة أخلاقية عميقة يمكن تسميتها بـ فقه الستر الاجتماعي، تقوم أسّ

على حماية الإنسان من السقوط الاجتماعي حتى في لحظة الخطأ، وتقديم الإصلاح على التشهير، والعلاج

على الفضح، يروي الإمام علي بن أبي طالب )عليه السلام(: "من ستر عورة أخيه، ستر الله عورته يوم

القيامة"، وتكشف هذه الرواية عن مبدأ المقابلة الأخلاقية: ستر الناس سبب لستر الله، في مقابل أن

فضح الناس سبب لفضيحة الآخرة، مهما حاول الإنسان تبرير فعله بدعوى الإصلاح أو النصح.

سقط وهم البراءة
تُ
ويقول الإمام الصادق )عليه السلام(: "من أذاع فاحشة كان كمبتدئها"، وهذه الرواية 

ج، وتساوي بين الفعل الأصلي للفاحشة وبين نشرها وتكريسها في الوعي الأخلاقية عن الناقل والمروّ

العام. فالمشكلة ليست فقط في وقوع الخطأ، بل في تحويله إلى مشهد جماعي دائم التداول.

وفي رواية أخرى للإمام الصادق )عليه السلام( "إذاعة سرّ المؤمن خيانة" وهي رواية بالغة الدلالة في

، حيث يتحول الفضاء الرقمي إلى مسرح  بالصوت والصورة خلال ثوانٍ
ثّ

ب
تُ
زمن أصبحت فيه الأسرار 

لانتهاك الأمانة الأخلاقية.

كما يؤكد الإمام الباقر)عليه السلام(: "أقرب ما يكون العبد إلى الكفر أن يواخي الرجل على الدين

ا ما"، وهنا تحذير واضح من ثقافة الأرشفة الأخلاقية، أي تخزين ره بها يومً فيحصي عليه زلاته ليعيّ

ا في التشهير أو الابتزاز أو الإدانة العلنية، وهي ممارسة شائعة في مواقع أخطاء الناس لاستخدامها لاحقً

التواصل.

ويختصر الإمام علي )عليه السلام( الموقف بقوله: "شرّ الناس من لا يستر العيب ولا يقبل العذر".

وهو توصيف دقيق لحال بعض المتفاعلين مع الفضائح، الذين يجمعون بين التلذذ بالفضيحة وادعاء

التفوق الأخلاقي.

ويمكن القول إن القرآن الكريم وتعاليم أهل البيت )عليه السلام( لا ينظران إلى الفضائح بوصفها مادة

ا للمجتمع بأسره، فالمجتمع الذي يشيع ا أخلاقيً انها اختبارً للفرجة أو وسيلة للردع الاجتماعي، بل يعدّ

ل الأخلاق الفضيحة، حتى لو رفع شعارات الدين، إنما يسهم في تقويض منظومة القيم من الداخل، ويحوّ

من سلوك حيّ إلى خطاب أجوف.

4



ا: التفاعل العراقي مع الفضائح- ازدواجية أخلاقية وسلوك جمعي مأزوم
ثً
ثال

ة، يكشف التفاعل العراقي مع الفضائح العائلية على مواقع التواصل الاجتماعي عن ازدواجية أخلاقية حادّ

علن والممارسة الفعلية، فمن جهة، ترتفع نبرة الإدانة الأخلاقية، تتمثل في التناقض بين الخطاب المُ

ستحضر المفردات الدينية والعشائرية من قبيل "العار"، و"الانحراف"، و"انهيار القيم"، ومن جهة
تُ
و

ل هذه المواد أعلى نسب المشاهدة، وأوسع نطاقات التداول، وأكثر مساحات التعليق أخرى، تسجّ

ا، بل هو نمط جمعي متكرر يعكس ا عابرً ا فرديً
كً
والتفاعل، وهذا التناقض لا يمكن تفسيره بوصفه سلو

أزمة أعمق في البنية القيمية للمجتمع.

1. أخلاق القول وأخلاق الفعل

إن أول مظاهر هذه الازدواجية يتمثل في الفصل بين أخلاق القول وأخلاق الفعل، فالفرد قد يدين

ا في إعادة إنتاجها عبر المشاهدة والمشاركة والتعليق، وكأن الإدانة ا، لكنه يسهم عمليً الفضيحة علنً

اللفظية تمنحه صكّ براءة أخلاقية، وهنا تتحول القيم الدينية من ضوابط سلوكية إلى لغة خطابية

ستخدم لإثبات الانتماء الأخلاقي، لا لممارسة الأخلاق ذاتها.
تُ


فصل بين الواجب هذه الحالة تشير إلى فشل جزئي في ترجمة التدين الاجتماعي إلى التزام عملي، حيث يُ

ا، وبين السلوك اليومي بوصفه ممارسة خاضعة للأهواء والفضول والاندفاع الديني بوصفه شعورً

الجماعي.

2. الفضيحة بوصفها فرجة جماعية

ا، بل تتحول إلى فرجة اجتماعية، تتداخل ستهلك الفضيحة فقط بوصفها خبرً
تُ
في السياق العراقي، لا 

فيها مشاعر الاستهجان مع التسلية، والرفض مع المتعة الخفية، وهذا النمط من التفاعل يعكس ما يمكن

ا لا يثير
فً
ا مألو تسميته بـتطبيع انتهاك الخصوصية، حيث يصبح الدخول إلى الحياة الخاصة للآخرين أمرً

صدمة أخلاقية حقيقية.

وتسهم وسائل التواصل في تكريس هذا السلوك عبر آليات الخوارزميات التي تكافئ المحتوى الصادم، ما

ا. ا أخلاقيً يدفع الجمهور- بوعي أو دون وعي- إلى التفاعل مع الفضيحة باعتبارها مادة جذابة، لا اختبارً

3. انقلاب ميزان المسؤولية الأخلاقية

ز جزء من الخطاب
كّ
ر من أخطر تجليات هذه الازدواجية هو انقلاب ترتيب المسؤوليات الأخلاقية، حيث يُ

ا، لا على مساءلة من انتهك الخصوصية ونشر الاجتماعي والديني والعشائري على معاقبة الضحية اجتماعيً

غفل الفعل الأشد ا ما تكون امرأة- بينما يُ ختزل القضية في سلوك فرد- وغالبً
تُ
ا ما  الفضيحة، وغالبً

خطورة، وهو التصوير، والتسجيل، والنشر، والترويج.

5



جد- إلى مبرر لإسقاط كل القيم  في الفهم الأخلاقي، إذ يتحول الخطأ- إن وُ
لًا

هذا الانقلاب يعكس خل

الأخرى، بما فيها حق الإنسان في الكرامة، والستر، وعدم التعرض للإذلال الجماعي. كما يكشف عن

عفى منها الأطراف الأقوى أو الأكثر قدرة على
تُ
ا، و مارس على الضعيف اجتماعيً

تُ
ثقافة عقابية انتقائية، 

فرض روايتها.

4. الخطاب الديني بين الوعظ والتوظيف

ختزل
تُ
لا يمكن تجاهل دور بعض الخطابات الدينية غير المنضبطة في تكريس هذه الازدواجية، حين 

ق، ففي كثير من الأحيان،
لّ
الأخلاق في الإدانة العلنية دون التوقف عند مسؤولية المتلقي والناشر والمع

ستحضر النص الديني لتثبيت الحكم الأخلاقي على شخص أو عائلة، لا لتفكيك السلوك الجمعي الذي يُ

أسهم في تضخيم الفضيحة وتحويلها إلى قضية عامة.

ستخدم لتبرير القسوة الرمزية بدل
تُ
وهنا يتحول الدين من منظومة إصلاحية إلى أداة توظيف اجتماعي، 

تهذيبها، ولتعميق الاستقطاب بدل احتوائه.

5. البعد العشائري والضغط الاجتماعي

ا فهم"السمعة" ىبوصفها شأنً
تُ
ا في تأزيم الظاهرة، حين  ا مضاعفً ا دورً أما البعد العشائري، فيؤدي أحيانً

دار بالحكمة
تُ
ا يستوجب الردّ العنيف أو الإقصاء الاجتماعي، بدل أن تكون مسؤولية أخلاقية  جماعيً

ى فيها ضحّ والستر، وفي هذه الحالة، تتحول الفضيحة من مشكلة أخلاقية إلى أزمة هوية جماعية، يُ

بالفرد من أجل صورة الجماعة.

6. النتائج الاجتماعية بعيدة المدى

إن استمرار هذه الازدواجية الأخلاقية يفضي إلى نتائج خطيرة، أبرزها:

• تآكل الثقة الاجتماعية.

• تعميم ثقافة التشهير بدل ثقافة الإصلاح.

• تشويه مفهوم الأخلاق في وعي الأجيال الجديدة.

• تحويل الفضاء الرقمي إلى محكمة شعبية بلا قانون ولا رحمة.

ا، بل يكشف عن أزمة في بنية
طً
ا بسي ا أخلاقيً إن التفاعل العراقي مع الفضائح العائلية لا يعكس ضعفً

ا أداة للإدانة، لا ستخدم القيم أحيانً
تُ
ا، و ا، لا التزامً مارس الأخلاق بوصفها خطابً

تُ
الضمير الجمعي، حيث 

ا في إنتاج الفضيحة،
كً
وسيلة للإصلاح. ومع غياب المراجعة الجادة لهذا السلوك، يصبح المجتمع شري

عي رفضها. حتى وهو يدّ

6



قة لظاهرة التفاعل مع الفضائح العائلية ا:  قراءة نفسية معمّ رابعً

لا يمكن فهم التفاعل الواسع مع الفضائح العائلية في المجتمع العراقي من خلال المعايير الأخلاقية

لت في ظل ظروف اجتماعية واقتصادية
كّ
بة تش

كّ
نى نفسية مر وحدها، إذ تكشف هذه الظاهرة عن بُ

وسياسية ضاغطة. فالمتلقي هنا ليس مجرد مشاهد سلبي، بل هو فاعل نفسي يعيد إنتاج الفضيحة من

خلال التفاعل والانخراط الوجداني معها.

م 1. الفضول القهري وكسر المحرَّ

ل الفضول القهري أحد المحركات النفسية الأساسية في متابعة الفضائح، وهو فضول لا ينبع من
ثّ
يم

ا
قً
رغبة معرفية مشروعة، بل من انجذاب لا واعٍ إلى الممنوع والمسكوت عنه، فكلما كان الحدث أكثر خر

للحياء والخصوصية، ازدادت جاذبيته النفسية، ويجد هذا النمط من الفضول بيئة مثالية في الفضاء

الرقمي، حيث يغيب الاحتكاك المباشر بالنتائج الأخلاقية للفعل، ويتحقق الإشباع النفسي السريع دون

تكلفة ظاهرة.

ل عبء المسؤولية عد، دون تحمّ م عن بُ في هذا السياق، تتحول الفضيحة إلى نافذة نفسية لتجربة المحرَّ

ر الاستهلاك الكثيف لهذا النوع من المحتوى حتى من قبل من يعلن أو العار الاجتماعي، وهو ما يفسّ

ا. رفضه له أخلاقيً

2. الإسقاط النفسي وآلية التنفيس

عدّ الإسقاط النفسي آلية دفاعية يلجأ إليها الفرد حين يعجز عن مواجهة أزماته الذاتية، فيقوم بإسقاط يُ

مشاعره السلبية، أو إخفاقاته، أو رغباته المكبوتة على الآخرين، وفي مجتمع يعاني من إحباطات مزمنة

ناتجة عن البطالة، وتدهور الخدمات، وغياب العدالة الاجتماعية، تصبح الفضيحة فرصة نفسية مثالية

لتفريغ الغضب والاحتقان.

ا بالتوازن النفسي، عبر ا مؤقتً فإدانة الآخر لا تؤدي فقط وظيفة أخلاقية ظاهرية، بل تمنح الفرد شعورً

تحويل الإحباط الذاتي إلى إدانة خارجية، وكأن سقوط الآخر يخفف من وطأة الفشل الشخصي.

د الحس الأخلاقي
لّ
3. تطبيع العنف الرمزي وتب

ر السمعة، ا جسدية، لكنه يدمّ ل التشهير العلني أحد أشكال العنف الرمزي، وهو عنف لا يترك آثارً
ثّ
يم

ا إلى الانهيار النفسي أو الاجتماعي، ومع التكرار المستمر لمشاهد الفضح، م الهوية، ويدفع أحيانً
شّ

ويه

ا، ويصبح د الانفعالي، حيث يفقد الفرد حساسيته الأخلاقية تدريجيً ا بـ التعوّ عرف نفسيً يحدث ما يُ

ا لا يثير الصدمة أو الاشمئزاز. ا عاديً التشهير مشهدً

7



ا، إذ يتجرأ الأفراد على التصوير والنشر دون هذا التطبيع لا يقتصر على المتلقي، بل يطال الفاعل أيضً

ا. ا معه ضمنيً ا"، والمجتمع نفسه بات متسامحً شعور بالذنب، لأن السلوك أصبح "شائعً

4. الجماعة الرقمية وتخفيف الشعور بالذنب

ا في تخفيف الشعور بالذنب الفردي، فحين يرى الفرد آلاف ا مهمً ا نفسيً تؤدي الجماعة الرقمية دورً

عة، أو التعليقات والمشاركات، يشعر أن فعله لا يختلف عن فعل الآخرين، وأن المسؤولية الأخلاقية موزّ

ا بـ تشتت المسؤولية، تجعل السلوك غير الأخلاقي أكثر ذائبة في الحشد. وهذه الظاهرة، المعروفة نفسيً

قابلية للتكرار والاستمرار.

5. السياق العراقي وتضخيم العوامل النفسية

تتضخم هذه العوامل النفسية في المجتمع العراقي بسبب تراكم طويل من:

• الضغوط الاقتصادية والمعيشية.

• فقدان الثقة بالمؤسسات.

• ضعف الشعور بالأمان الاجتماعي.

• تراجع الأطر الضابطة للسلوك الجمعي.

ض عن غياب الإنجاز، ويملأ فراغ في مثل هذا السياق، تتحول الفضيحة إلى حدث نفسي جماعي يعوّ

رة. المعنى، ولو بصورة مدمّ

ا: البعد الاجتماعي وتفكك الخصوصية في المجتمع العراقي خامسً

لا يمكن النظر إلى تفشي نشر الفضائح العائلية بوصفه نتيجة مباشرة للتكنولوجيا وحدها، بل هو تعبير

ل اجتماعي أعمق أصاب مفهوم الخصوصية ذاته، وأعاد تعريف العلاقة بين الفرد والأسرة عن تحوّ

والمجتمع، فالمشكلة لا تكمن فقط في وجود منصات رقمية، بل في طريقة استقبال المجتمع لها

وتطويعها داخل بنية قيمية مضطربة.

1. تآكل مفهوم الحرمة العائلية

دار الخلافات داخلها بمنطق الستر
تُ
ا،  ا وحدة أخلاقية مغلقة نسبيً لت الأسرة العراقية تاريخيً

كّ
ش

ا، نتيجة ضعف الروابط  تدريجيً
لًا

والاحتواء، لا بمنطق الإظهار والفضح، إلا أن هذا المفهوم شهد تآك

الأسرية، وتراجع السلطة التربوية للوالدين، وتنامي النزعة الفردانية على حساب الانتماء الجمعي.

8



ا ا اجتماعيً فهم بوصفها قيمة أخلاقية عليا، بل باعتبارها قيدً
تُ
ومع هذا التآكل، لم تعد الحرمة العائلية 

ا في حالات الطلاق ستخدم في الصراع الأسري، خصوصً
تُ
 للكسر عند أول خلاف، أو وسيلة ضغط 

لًا
قاب

والنزاعات الزوجية. وهكذا تنتقل المشكلات من إطارها الطبيعي إلى الفضاء العام، حيث تفقد الأسرة

قدرتها على حماية أعضائها.

2. الخصوصية بين الوعي التقليدي والواقع الرقمي

م الستر، وبين
ظّ
يعاني المجتمع العراقي من فجوة معرفية واضحة بين منظومة القيم التقليدية التي تع

الواقع الرقمي الذي يكافئ الكشف والتعرية المعنوية، فكثير من الأفراد، وخاصة الشباب، لا يمتلكون

ا بمفهوم الخصوصية الرقمية، ولا يدركون أن التسجيل أو النشر لا يمكن التراجع عنه، وأن ا حقيقيً وعيً

أثره الاجتماعي والنفسي قد يستمر سنوات طويلة.

إن ضعف التربية الرقمية- سواء في الأسرة أو المدرسة أو الإعلام- جعل التعامل مع الهاتف الذكي

ا غير منضبط، لا تحكمه معايير أخلاقية أو قانونية واضحة، ما أسهم في ا عفويً
كً
ومنصات التواصل سلو

شيوع الانتهاك دون إدراك لحجمه أو نتائجه.

3. غياب الردع القانوني والفراغ المؤسسي

يسهم غياب الردع القانوني الفاعل، أو ضعف تطبيق القوانين المتعلقة بالتشهير والابتزاز وانتهاك

ا، فحين لا يشعر الفرد بأن هناك عواقب قانونية الخصوصية، في تطبيع هذه السلوكيات اجتماعيً

حقيقية، يتحول النشر والتشهير إلى فعل منخفض الكلفة وعالي التأثير.

ا من كما أن البطء القضائي، أو الخوف من الوصم الاجتماعي عند اللجوء إلى القانون، يدفع كثيرً

س ثقافة الإفلات من المحاسبة. الضحايا إلى الصمت، ما يعزز شعور المعتدي بالأمان، ويكرّ

4. من فضاء تواصل إلى محاكم شعبية افتراضية

ل مواقع التواصل الاجتماعي من أدوات للتواصل إلى محاكم شعبية أدت هذه العوامل مجتمعة إلى تحوّ

ا أخلاقية قاسية دون معرفة دقيقة بالوقائع، ودون مراعاة لمبدأ صدر فيها الجمهور أحكامً افتراضية، يُ

دار القضايا بمنطق الإثارة
تُ
البراءة أو التثبت، وفي هذه المحاكم، لا مكان للستر أو الإصلاح، بل 

والتصعيد والتصنيف الأخلاقي السريع.

ويكتسب هذا النمط خطورته من كونه بلا ضوابط: لا قاضٍ مؤهل، ولا قانون، ولا حق دفاع، بل رأي عام

ا. ره غدً متقلب، قد يرفع الشخص إلى القمة اليوم، ويدمّ

9



5. إعادة إنتاج العنف الاجتماعي عبر الفضاء الرقمي

لا تتوقف آثار الفضيحة عند حدود الفضاء الافتراضي، بل تمتد إلى الواقع الاجتماعي، فتؤدي إلى العزل،

ا ا إلى العنف الأسري أو المجتمعي، وهنا يصبح التشهير الرقمي امتدادً والنبذ، وقطع العلاقات، وأحيانً

ا وأقل قابلية للسيطرة. ا لأنماط قديمة من العقاب الاجتماعي، لكنه أشد قسوة وانتشارً
ثً
حدي

6. التأثير على الأجيال القادمة

إن أخطر ما في هذه الظاهرة هو أثرها التراكمي على الأجيال الناشئة، التي تنشأ في بيئة ترى فيها

الفضيحة مادة يومية، والتشهير ممارسة عادية، والخصوصية قيمة هشة. وفي ظل هذا التطبيع، قد

ا. ا أخلاقيً
فً
ا أو مهارة رقمية، لا انحرا يتشكل وعي جديد يعتبر انتهاك الحياة الخاصة حقً

الاستنتاجات

ا ا فرديً
كً
ا، لا سلو ا جماعيً ا أخلاقيً

فً
• إن نشر الفضائح العائلية على مواقع التواصل الاجتماعي يمثل انحرا

ا في منظومة القيم.  بنيويً
لًا

، ويعكس خل
لًا

معزو

ا على الستر وحفظ ا قائمً ا صارمً ا أخلاقيً م القرآن الكريم وتعاليم أهل البيت )عليهم السلام( إطارً • يقدّ

الكرامة، وهو إطار يتناقض بوضوح مع ممارسات التشهير الرقمي المعاصرة.

• تكشف الازدواجية بين الإدانة اللفظية والمشاركة الفعلية في تداول الفضائح عن فشل في تحويل

التدين الاجتماعي إلى التزام سلوكي حقيقي.

ى التفاعل مع الفضائح على دوافع نفسية كامنة، أبرزها الفضول القهري، والإسقاط النفسي،
ذّ
• يتغ

والشعور الزائف بالتفوق الأخلاقي، ما يجعل الفضيحة أداة تنفيس لا وعي أخلاقي.

• أسهم تفكك الخصوصية وضعف التربية الرقمية وغياب الردع القانوني في تطبيع انتهاك الحياة

الخاصة وتحويل الفضاء الرقمي إلى محاكم شعبية بلا ضوابط.

ا على معاقبة الضحية بدل مساءلة من انتهك الخصوصية • إن تركيز الخطاب الاجتماعي والديني أحيانً

ا في ترتيب المسؤوليات الأخلاقية.  خطيرً
لًا

يعكس خل

• يؤدي استمرار هذه الظاهرة إلى تآكل التعاطف الاجتماعي، وتشويه مفهوم الأخلاق لدى الأجيال

الجديدة، وإعادة إنتاج العنف الرمزي بصورة جماعية.

ة لحماية الأسرة العراقية والحفاظ • تمثل مواجهة هذه الظاهرة ضرورة أخلاقية وتربوية وقانونية ملحّ

على تماسك المجتمع وكرامته الإنساني.

10



الخاتمة

كشف من أسرار، إن أخطر ما في انتشار الفضائح العائلية على مواقع التواصل الاجتماعي ليس حجم ما يُ

ف من ضمور في الضمير الجمعي، حين تتحول معاناة الإنسان إلى مادة للفرجة، وكرامته إلى
شَ

ك بل ما يُ

منا القرآن
لّ
موضوع للتداول، وأخطاؤه- الحقيقية أو المفترضة- إلى مشهد جماعي بلا رحمة، لقد ع

الكريم أن الستر قيمة، وأن إشاعة الفاحشة ليست حرية، بل عدوان أخلاقي يهدم المجتمع من داخله،

منا أهل البيت )عليهم السلام( أن إصلاح الإنسان لا يكون بفضحه، وأن من كشف عورة غيره قد
لّ
وع

ر المشاركة في التشهير بدعوى النصح، أو ى نفسه أمام الله قبل الناس. ومع ذلك، ما زال بعضنا يبرّ عرّ

الغضب، أو البحث عن الحقيقة، متناسين أن كل نقرة مشاركة هي شهادة أخلاقية على أنفسنا قبل أن

ا على غيرنا. تكون حكمً

ا بين ما يؤمن به وما ا خطيرً دين الفضيحة بلسانه ويصنعها بيده، إنما يعيش انفصامً المجتمع الذي يُ

ستباح الستر، لا يبقى من الأخلاق سوى شعارات جوفاء، كسر الحرمة، ويُ
تُ
يمارسه، وحين يغيب الحياء، و

ستدعى عند الإدانة لا عند السلوك، فلنراجع أنفسنا قبل أن نشارك، ولنزن
تُ
ولا من الدين سوى ألفاظ 

أفعالنا قبل أن نحكم، ولنتذكر أن الله سترنا مرات لا نحصيها، وأن من لا يستحي من الناس لا يستحي

 يمكن التضحية به تحت ضغط الغضب أو الفضول أو
لًا

من الله، وأن كرامة الإنسان ليست تفصي

التفاعل اللحظي.

ا، بل ضرورة وجودية لحماية الأسرة، وصيانة المجتمع، ا أخلاقيً
فً
إن استعادة الستر اليوم ليست تر

ا من
تً
ا من الحكمة، وأعلى صو وحفظ ما تبقى من إنسانيتنا في زمن أصبحت فيه الفضيحة أسرع انتشارً

الضمير.

11



6


