
ج هَ
نْ
 مَ ييع المُ مْ

تَّ
ال ةِ وَ

رَ يْ نَ الحَ يْ ة بَ ة الإسلاميّ ويّ الهُ

إعـــــــــــــــــــــــــــــداد

مركز الفيض العلمي لاستطلاع الرأي والدراسات المجتمعية

1



وية المقدمة: برزخ الهُ

   يعيش الإنسان المسلم المعاصر في برزخ من القلق، منطقة وسطى تفصل بين تاريخ حافل بالمركزية والقيم،

ورث،
تُ
وية الإسلامية اليوم مجرد بطاقة تعريف  وبين واقع عالمي يتسم بالسيولة وفقدان اليقين، ولم تعد الهُ

بل تحولت إلى ساحة معركة كبرى، تتجاذبها قوتان متضادتان: قوة الجذب التاريخي التي تشده نحو أصوله

ومنبع قيمه في الأزهر والنجف والحواضر العلمية الأخرى، وقوة الطرد العالمية التي تمارسها ماكينات تمييع

الوعي والساعية لتفكيك كل ما هو صلب وثابت.

إن الحيرة التي تكتنف عقول الشباب اليوم ليست مجرد فجوة جيلية أو قصور في المعرفة، بل هي نتاج

اصطدام عنيف بين منظومتين: منظومة الوحي التي تمنح الإنسان سيادة ومعنى، ومنظومة العولمة التي تريد

 في
ةً
تحويله إلى كائن استهلاكي بلا ضفاف، ومن هنا تأتي هذه المقالة لتحاول تفكيك شفرات هذا الصراع، باحث

 إلى استشراف طريق يعيد للشاب
لاً
 عن هندسة التمييع الممنهجة، وصو

ةً
وية، وكاشف الجذور التاريخية للهُ

.
اً
المسلم بوصلته المفقودة في عالم لا يعترف إلا بالأقوياء معرفي

المحور الأول: السيرورة التاريخية وتراكمات الأنا الإسلامية

، بل هي طبقات رسوبية تشكلت عبر أزمات وانفراجات كبرى، ويمكننا
اً
 مستقيم

اً
لا تمثل الهوية الإسلامية خط

قراءتها بعمق من خلال أربع زوايا:

الاولى: المعجزة الاجتماعية )من العصبية إلى الرسالية(: قبل الإسلام، كانت الهوية بيولوجية )الدم والقبيلة(،

ة العابرة. ديّ
قَ
  وهو الهوية العَ

اً
 ثوري

اً
فجاء الإسلام ليطرح مفهوم

 بين قيم الجاهلية
اً
 يومي

اً
، بل كان اشتباك

لاً
لأول مرة، أصبح الولاء للفكرة لا للقبيلة، وهذا التغيير لم يكن سه

ف نفسه من خلال الموقف )أنا مسلم يعني أنا عرّ فاحية، فالإنسان يُ وقيم الرسالة، والهوية هنا كانت هوية كِ

نصير للمظلوم، أنا مسلم يعني أنا لا أخضع للصنم(.

الثانية: عصر التدوين والاشتباك المعرفي )المعركة الكبرى(: بعد اتساع الرقعة، واجه المسلمون حضارات

عريقة )فارس، بيزنطة(، وهنا حدث ما يسمى بـ مأسسة العقل الإسلامي: 

1.    مدرسة أهل البيت )النجف والكوفة(: برزت هنا كمركز لنقاء الهوية، وبينما كانت السلطة السياسية تحاول

تسييس الدين لشرعنة الحكم، كانت الحوزات العلمية الأولى تؤسس للهوية كمنهج علمي وأخلاقي.

2. نشوء الذات المفكرة: ظهر علم الكلام والفلسفة، والهوية الإسلامية في هذا العصر كانت برهانية؛ والمسلم

لا ينتمي للإسلام بالوراثة فقط، بل لأنه يمتلك أجوبة فلسفية تتفوق على المنطق اليوناني واللاهوت المسيحي،

وهذا الامتلاء المعرفي هو ما منع الحيرة في ذلك الزمان.

2



الثالثة: التصوف والفقه )الهوية كبنية اجتماعية متكاملة(: في القرون الوسطى، تبلورت الهوية في مسارين

منحاها الاستدامة:

1.  المسار الفقهي )النجف، الأزهر، القرويين(: وقد توافر الدرع القانوني الذي ينظم حياة الناس )زواج، تجارة،

قضاء(، مما جعل الإسلام هوية معيشية يومية.

، وهذا الجانب هو الذي سمح للإسلام بالدخول إلى
اً
2. المسار الروحي )التصوف والمودة(: منح الهوية قلب

 )التاجر الصادق، الولي
اً
 أخلاقي

اً
قلوب الملايين في آسيا وإفريقيا دون حروب، لأن الهوية كانت تقدم أنموذج

الزاهد(.

الرابعة: صدمة الحداثة والتمزق الوجداني )بداية التيه(: مع القرن التاسع عشر، دخلت الهوية في أعنف

أزماتها قد تجلت بسقوط المركز، فعندما دخل الاستعمار، لم يدخل بالجيوش فقط، بل دخل بالأنوار )العلوم

والتقنيات(، وهنا اهتزت ثقة المسلم بنفسه.

وبدأ بروز انقسام الهوية وظهور الشظايا، منه تيار التشبث الشكلي الذي هرب من الحداثة نحو الماضي فصارت

هويته قشرية دفاعية، وايضا تيار الاستلاب الكامل الذي رأى أن الهوية الإسلامية عائق للتقدم، فصارت هويته

مستعارة.

 في قلبه، لكن عقله وأدواته
اً
اذن فالنتيجة ضاعت الوسطية الرسالية، وظهر الجيل الحائر الذي يملك دين

.
اً
المعيشية في مكان آخر تمام

المحور الثاني: هندسة التمييع )سيكولوجيا الاستلاب وتسييل الثوابت(

 بالمعنى التقليدي )أي إحلال ثقافة محل أخرى(، بل هو
اً
 ثقافي

اً
إن ما يواجهه الشاب المسلم اليوم ليس غزو

عملية تفريغ بنيوي للهوية، وإن المؤسسات العولمية لا تريد صياغة مسلم مسيحي أو مسلم ملحد، بل تريد

صياغة مسلم بلا ضفاف، كائن هلامي يسهل تشكيله حسب متطلبات السوق العالمي.

ويمكن توضيح هذا المسار عبر القراءات الآتية:

1. استراتيجية الإزاحة المفهومية

تعمل القوى الناعمة على إعادة تعريف المصطلحات المركزية في الوجدان الإسلامي بمدلولات مادية، ويتم

انتزاع مفاهيم مثل الحرية من سياقها القرآني )التحرر من عبودية الطاغوت والشهوة( لتوضع في سياق التحرر

من التكليف الإلهي، وتتحول الكرامة من كونها استعلاءً بالإيمان، إلى كونها استعلاءً بالاستهلاك والقدرة

 لدى الشاب؛ فهو يستخدم مصطلحات دينه، لكنه يملؤها بمضامين
اً
 لغوي

اً
الشرائية، وهذه الإزاحة تخلق فصام

غريبة عنه، مما يؤدي إلى تمييع الهوية من داخلها دون صدام مباشر.

3



2. الدكتاتورية الناعمة وخوارزميات التشتيت

حمى بـالأسوار، أم اليوم فالأسوار سقطت أمام الخوارزمية التي تعرف عن الشاب
تُ
في السابق، كانت الهوية 

 من أن
لاً
أكثر مما يعرف عن نفسه، فآلية التمييع تعمل وفق المنصات الرقمية على مبدأ التفتيت المعرفي، وبد

(، يتم إغراقه بشذرات
لاً
يبني الشاب رؤية كونية متصلة )عبر دراسة الفلسفة أو الفقه المعمق في النجف مث

معلوماتية متناقضة.

والأثر هنا أن هذا التفتيت يمنع تشكل الهوية الصلبة، لأن الصلابة تحتاج إلى تراكم وتأمل، بينما الخوارزمية

تفرض اللحظية والسرعة، والشاب الذي لا يستطيع التركيز في نص قرآني أو فقهي لأكثر من دقيقة، هو شاب

 للاستلاب.
لاً
 ليصبح قاب

اً
تم تمييعه ذهني

3. ببغاوية الشبهات وعقدة النقص الحضاري

هناك هندسة مقصودة لربط التخلف المادي بالهوية الدينية، ويتم استغلال الهزيمة النفسية للمسلم المعاصر

لإقناعه بأن ملامح هويته )كالحجاب، أو الصلاة، أو الولاء للمرجعية( هي ندوب في وجه الحداثة.، وهنا يتحول

 منه أنه بذلك يتخفف من أعباء
اً
التمييع إلى فعل إرادي، حيث يشرع الشاب في كشط ملامح هويته بنفسه، ظن

مارس تحت بريق الإعجاب بأنموذج القوة الغالبة.
تُ
التخلف، إنها عملية انتحار رمزي 

4. مأسسة إسلام بلا أنياب

تدعم المؤسسات الدولية والمراكز البحثية )Think Tanks( ما يسمى بالإسلام المعتدل وفق معاييرها هي،

والمقصود هنا هو إسلام المنظومة المريحة، إسلام يركز على الطقوس الفردية )التي لا تزعج النظام العالمي(

.
لاً
 مستق

اً
 أو اقتصادي

اً
 سيادي

اً
ويحارب الإسلام الرسالي الذي يحمل هم

والنتيجة من ذلك أن يتم تمييع مفهوم الأمة واستبداله بالمجتمع المدني العالمي، وتمييع مفهوم الجهاد النفسي

 من أن يكون غاية.
لاً
والمعرفي واستبداله بالتنمية البشرية المادية، ليصبح الدين في النهاية هواية بد

المحور الثالث: سوسيولوجيا الحيرة )الاغتراب بين المنتمي والمعاصر(

إن الحيرة التي تضرب جيل الشباب المسلم اليوم ليست ناتجة عن نقص في المعلومات، بل هي تخمة في

التناقضات، فنحن أمام جيل المهاجرين الرقميين الذين يسكنون في بيوت شرقية محافظة، لكن عقولهم تقيم

في سحابة إلكترونية غربية القيم.

ويمكننا تحليل هذا المقصد عبر الزوايا التالية:

الاولى: سيكولوجيا التمزق الهوياتي

يعاني الشاب مما يسميه علماء النفس والاجتماع بتعدد الذوات، وهو مضطر لامتلاك ذات دينية يمارسها في

المسجد أو مع العائلة، وذات وظيفية- رقمية يمارسها في الفضاء العالمي، وأن الحيرة تنبع من هذا النفاق 

الاضطراري، فعندما لا يستطيع الشاب دمج قيمه الإسلامية في طموحه المهني أو حياته الرقمية، يبدأ بالشعور

 
اً
، والحيرة هنا هي صرخة البحث عن الذات الواحدة، فالشاب يريد أن يكون مسلم

اً
بأن دينه عائق وليس دافع

4



 في آن واحد، وعندما يفشل الخطاب الديني في تقديم هذه التوليفة، يسقط الشاب في فخ
اً
 ومعاصر

اً
وناجح

التمييع كحل لإنهاء الصراع النفسي.

الثانية: أزمة الوساطة وسقوط الرموز

 كان الأب، المعلم، ورجل الدين هم الناقلون
اً
في علم الاجتماع الديني، هناك ما يسمى بناقل القيمة، وقديم

 لوجه أمام نقد
اً
الوحيدون، أما اليوم، فقد تحطمت الوساطة، وأصبح الشاب يواجه النص الديني وجه

المستشرق الجديد أو الملحد الرقمي دون درع وقائي، والمؤسسات الدينية )في النجف وغيرها( لا تزال تعتمد

نظام التلقين في حين أن الشاب يعيش عصر التفكيك، وهذا التباين يجعل الشاب يشعر بأن المؤسسة تعيش

، فتتحول الحيرة إلى يتم معرفي.
اً
في الماضي، مما يفقده الثقة في قدرتها على حمايته معرفي

الثالثة: الفراغ الجمالي في الخطاب الديني

 )في الفن، العمارة، نمط الحياة(،
اً
بهر  مُ

لاً
، فالحداثة تقدم جما

اً
الحيرة ليست فكرية فقط، بل هي جمالية أيض

 في قالب جنائزي أو ترهيبي، وهو بشكل عام خالٍ من الإبداع.
اً
قدم الدين أحيان بينما يُ

ختزل الإسلام في قائمة محرمات ونصوص جافة، بينما تقدم إن الإنسان كائن يبحث عن الجمال، وعندما يُ

العولمة بهجة الحياة )حتى لو كانت زائفة(، فإن الميل الفطري للجمال يسحب الشاب نحو الآخر، والحيرة هنا

؟ إن غياب جماليات التدين هو الذي يمهد الطريق
اً
 وطريق العالم مشرق

اً
هي: لماذا يبدو طريقي إلى الله كئيب

لتمييع الهوية، لأن القلب يتبع ما يحب قبل أن يتبع ما يعقل.

الرابعة: المثالية المستحيلة مقابل الواقعية السائلة

 نماذج تاريخية خارقة )الاولياء، الصحابة، التابعين( كمعيار وحيد للتدين، مما يخلق
اً
قدم الخطاب الديني أحيان يُ

 لتلك
اً
 بالعجز الأخلاقي، والأثر السوسيولوجي هو عندما يشعر الشاب أنه لن يصل أبد

اً
عند الشاب شعور

ا من شعور الذنب، فالشاب يختار  آمنً
اً
المثالية، فإنه يقرر الانسحاب من السباق برمته، والتمييع هنا يكون ملاذ

 مع ضعفه البشري، وإن الحيرة هي نتيجة غياب فقه التدرج وفقه
اً
 وأكثر تصالح

ةً
الهوية المميعة لأنها أقل تكلف

الواقع الذي يفهم تعقيدات الشهوة والضغط الاجتماعي في القرن الحادي والعشرين.

المحور الرابع: مدرسة أهل البيت كأنموذج للصمود )السيادة المعرفية والاجتهاد الحي(

 للهوية الصلبة والمرنة في آن
اً
في مواجهة السيولة التي تفرضها العولمة، تقدم مدرسة أهل البيت أنموذج

واحد، وإنها الهوية التي لا تنكسر أمام عواصف الحداثة لأن جذورها في البرهان، ولا تعزل نفسها عنها لأن

أغصانها في الاجتهاد.

1.ديناميكية الاجتهاد كـ كسر لجمود الزمن

بينما تعاني الكثير من المدارس من سد باب الاجتهاد أو الارتهان للماضي، تظل النجف الأشرف تؤسس لـفقه

الواقع، فالاجتهاد في مدرسة أهل البيت ليس مجرد استنباط حكم شرعي، بل هو عملية تجسير دائمة بين

النص المطلق والواقع المتغير، والمجتهد هنا هو العقل الحي للأمة وظيفته أن يمنع تجمد الهوية 

5



في قوالب التاريخ، ويمنع ذوبانها في قوالب العولمة، وهذا الانفتاح المدروس هو الترياق الأول لـلحيرة، لأنه

يخبر الشاب أن إسلامه قادر على استيعاب اللحظة المعاصرة دون فقدان أصالته.

2. الحكمة المتعالية والتحرر من المادية

واجه الشاب المسلم حيرة بسبب طغيان المادية التي جعلت العالم بلا روح، وهنا تأتي الفلسفة الإسلامية مثل

مدرسة ملا صدرا والشهيد الصدر لتعيد ربط الوجود بالمعنى.

 لله، والشاب الذي يتسلح بالسيادة
اً
 للروح، وفي العلم طريق

اً
تقدم هذه المدرسة رؤية كونية ترى في المادة تجلي

سخر، وإن بناء الهوية على أسس
تُ
 

ةً
عبد، بل يراه أدا  يُ

اً
المعرفية لا يعود يرى في التطور التقني الغربي إله

برهانية يحولها من عاطفة مهتزة إلى يقين صلب لا تؤثر فيه خوارزميات التمييع.

3. الانتظار الإيجابي وصناعة الأمل الرسالي

 للهوية،
اً
 مستقبلي

اً
عد في عالم يسوده العدم والتشاؤم الوجودي، تقدم عقيدة الإمام المهدي )عجل الله فرجه( بُ

، بل هو تحفيز دائم لإصلاح الواقع،
اً
 سلبي

اً
فالهوية الشيعية هي هوية تمهيدية بطبعها، والانتظار ليس قعود

وهذا البعد يمنح الشاب المسلم قضية كبرى يعيش من أجلها، مما يخرجه من الحيرة الشخصية إلى المسؤولية

 مع محاولات التمييع التي
اً
 للمطالبة بالعدل، وهو ما يتناقض تمام

اً
 عالمي

اً
الكونية، والهوية هنا تصبح مشروع

تريد اختزال المسلم في دائرة همومه الفردية الضيقة.

4. عالمية الشعيرة )الأربعين كأنموذج للتحقق(

إذا كان التمييع يحاول تفكيك الروابط الجمعية، فإن زيارة الأربعين تعيد بناء الجسد الواحد، والأربعين ليست

مجرد مشي، بل هي يوتوبيا إسلامية متحققة لفترة زمنية محددة، في هذا الفضاء، تسقط الأنا الاستهلاكية التي

تغذيها الرأسمالية، وتظهر الأنا الخادمة والمضحية، وهذا التحقق العملي للقيم ينهي حيرة الشاب، لأنه يرى

بعينه أن مجتمع الفضيلة ممكن، وأن هويته قادرة على خلق أعظم تجمع بشري سلمي ومنظم في التاريخ دون

الحاجة لنظريات الغرب.

البديل المنقذ

 في التاريخ، بل تقدم له هوية سيادية، وإنها تخاطب عقله بالبرهان،
اً
إن مدرسة أهل البيت لا تقدم للشاب دروس

حرس، بل هو نور  يُ
اً
وقلبه بالشعيرة، وإرادته بالاجتهاد، والحيرة تنتهي عندما يدرك الشاب أن الإسلام ليس تراث

ستضاء به لاقتحام المستقبل بوعي وعزة. يُ

المحور الخامس: نحو "مانيفستو" الهوية الرسالية )الاستعلاء بالإيمان والوعي(

إن الانتقال من الحيرة إلى اليقين الحركي يتطلب ثورة في كيفية فهمنا وتمثيلنا لهويتنا، لا يكفي أن نقول نحن

مسلمون، بل يجب أن نثبت أن الإسلام هو الحل الوجودي للإنسان المعاصر.

6



ويمكن إثراء هذا المنظور عبر المبادئ التالية:

1.  استعادة السيادة النفسية

أكبر هزيمة ألحقها التمييع الموجه بالشاب المسلم هي عقدة النقص، فيجب صياغة هوية لا تشعر بالاعتذار

 من مدرسة أهل البيت يجب أن يمارس الاستعلاء المعرفي،
اً
 برهاني

اً
أمام الحداثة، وإن المسلم الذي يمتلك إرث

ليس بمعنى الكبر، بل بمعنى الثقة بأن منظومته القيمية )العدل، العفة، التكافل، الصلة بالله( هي المركز، وما

 يحاول تبرئة نفسه،
اً
 للعالم من ماديته، وليس متهم

اً
سواها هو الهامش القلق، وعندما يرى الشاب نفسه منقذ

.
اً
تنتهي حيرته فور

2. الأنسنة الرسالية )الهوية كرحمة للعالمين(

التمييع يريد عزل الإسلام في طقوس باردة، والرد يكون بتحويل الهوية إلى مشروع إنساني، فيجب أن يرى

 لأزمات المناخ، وأزمات العزلة النفسية، وتوحش الرأسمالية، وعندما يقدم
لاً
العالم في الهوية الشيعية حلو

 للأمانة والإبداع الممزوج بالرحمة، فإنه يمارس
اً
الشاب المسلم في جامعات العالم أو في ميادين العمل أنموذج

 على الذات، بل هي انفتاح لإصلاح الآخر من موقع
اً
ا، والهوية هنا ليست انغلاق ا عظيمً ا تبيينيً دعوة صامتة وجهادً

القوة الأخلاقية.

3. التجديد الهيكلي للخطاب )من المتن إلى الواقع(

نحتاج إلى لغة وسيطة تكسر الجدار بين الحوزة والجامعة، وينبغي صناعة طبقة من المثقفين العضويين

)بتعبير غرامشي، ولكن بمنطلق إسلامي(، وهم الذين يترجمون جواهر الفقه في النجف إلى برامج عمل في

 في كتاب قديم،
اً
الاقتصاد والسياسة والتربية، والحيرة تموت عندما يرى الشاب أن فتاوى المرجع ليست نص

بل هي بوصلة حية توجه مساره في تعقيدات الحياة المعاصرة.

4. جماليات المقاومة الثقافية

مقابلة جمال الحداثة بجمال الروح والعمل، لا يمكن مواجهة التمييع الملون إلا بجمال أبهى منه، فيجب إحياء

الفنون الإسلامية، العمارة، الأدب، والسينما التي تحمل الهوية، وإن زيارة الأربعين بجمالها البصري والروحي

هي البداية، لكننا نحتاج لتعميم هذا الجمال في كل مفاصل حياتنا، والشاب الذي يشعر بأن هويته جميلة

 ضد التمييع.
اً
وتمنحه سكينة لا توفرها ملاهي الحداثة، هو شاب محصن تلقائي

أفق الانتظار والسيادة )إستراتيجية اليقين الفاعل(

إن الهوية الإسلامية المعاصرة ليست ذكرى نحافظ عليها، بل هي مستقبل نصنعه، وإن الحيرة التي مر بها

الشباب هي مخاض الضرورة، فاليقين الذي يأتي بعد الشك والبحث والاشتباك مع العولمة هو يقين صلب لا

يلين.

، بل هي مستقبل
اً
 نخشى عليه من السرقة فنقف على أبوابه حراس

اً
وية الإسلامية المعاصرة ليست متحف وإن الهُ

نصنعه، هي إمكانية حضارية لم تكتمل بعد، وتنتظر جيل السيادة المعرفية ليحررها من قيود التاريخ المكرور 

7



وضغوط العولمة السائلة، ولكي تتحول هذه الرؤية إلى استراتيجية فاعلة، يجب أن ترتكز السيادة في المرحلة

القادمة على أربعة مسارات تكاملية:

ج )من الانفعال إلى الفعل(: إن الحيرة التي مر بها الشباب هي مخاض الضرورة، نتِ 1. إستراتيجية الاشتباك المُ

واليقين الذي يولد بعدها هو يقين صلب لأنه لم يأتِ عبر العزلة، بل عبر الاشتباك، والاستراتيجية هنا تقتضي

 من
لاً
عدم الهروب من أسئلة العولمة، بل استثمار مفاهيمها وإعادة صياغتها ضمن المنظومة الرسالية، وبد

ي، والأزهري مّ الدفاع عن هويتنا، نبدأ بمهاجمة خوائها القيمي -العولمة- ونقدم البديل الإسلامي )النجفي، والقُ

لٍّ لأزمة المعنى العالمية.
الأصيل( كح

2. مأسسة الجمال الرسالي )الهوية كجاذبية(: لمواجهة تمييع الوعي والسيولة الجمالية للعولمة، يجب تحويل

الهوية إلى نمط حياة متفوق، وإن استراتيجية السيادة تفرض علينا ألا نكتفي بصوابية الفكرة، بل بجماليتها،

، والمتزن
اً
، والعميق فلسفي

اً
 للإنسان المتكامل، والمتفوق تقني

اً
ويجب أن يرى العالم في الشاب المسلم أنموذج

.
اً
 والأجمل خلقي

اً
، وإن سيادة الأنموذج هي أسرع الطرق لإنهاء الحيرة، فالبشر يتبعون الأقوى معرفي

اً
روحي

3. الانتقال من فقه الفرد إلى فقه العمران والسيادة: يجب أن تتحول الهوية من مجرد التزامات تعبدية فردية

إلى مشروع عمران بشري، والاستراتيجية هنا تكمن في تفعيل الاجتهاد الحي لمدرسة أهل البيت لإنتاج حلول

سيادية في الاقتصاد )اللا ربوي(، والاجتماع )الأسرة الصلبة(، والسياسة )العدل الرسالي(، فالحيرة تموت

 في الآخرة.
اً
عندما يجد الشاب أن دينه يمنحه سيادة على واقعه المادي، وليس فقط وعود

 لتجاوز
ةً
4. اليقين عبر النوعي )ما وراء العولمة(: إن الاستراتيجية الفاعلة هي التي تجعل من الانتظار طاق

 لزوالها، ونحن نصنع المستقبل بالاستعداد له باليقين الصلب الذي لا يلين أمام
اً
العولمة، لا انتظار

الخوارزميات، لأنه يستمد ثباته من المركز )الوحي( وحركته من الواقع )الاجتهاد(.

 بالمعنى الحركي، جيل يدرك أن هويته هي أفق انتظار
اً
 سيادي

لاً
 بالمعنى الساكن، بل جي

اً
 محافظ

لاً
إننا لا نريد جي

العالم الغارق في تيهه، وإن الحيرة التي نعيشها اليوم هي وقود الانطلاق نحو يقين الصدمة، اليقين الذي لا يهتز

لأنه عرف زيف البدائل، واختار السيادة بوعي الأحرار.

بهذا، تتحول الهوية من ذكرى نحافظ عليها إلى مشروع سيادة نقوده، لتكون كلمة الله هي العليا في عقل

الإنسان وقلب الواقع.

8



المصادر

1. آل أحمد، جلال. )2005(. نزعة التغرب )غرب زدكي( )أحمد القبانجي، مترجم(. بيروت، لبنان: دار الانتشار

العربي. )العمل الأصلي نشر في 1962(.

2. الصدر، محمد باقر. )2009(. فلسفتنا: دراسة موضوعية في معترك الصراع الفكري القائم بين المذاهب

الفلسفية )ط. 22(. بيروت، لبنان: دار التعارف للمطبوعات.

3. فروم، إريك. )1972(. الهروب من الحرية )مجاهد عبد المنعم مجاهد، مترجم(. بيروت، لبنان: المؤسسة

العربية للدراسات والنشر.

4. المطهري، مرتضى. )2010(. الإسلام ومتطلبات العصر. بيروت، لبنان: دار المحجة البيضاء.

5. الوردي، علي. )2005(. دراسة في طبيعة المجتمع العراقي: محاولة في تحليل المجتمع العراقي في ضوء علم

الاجتماع الحديث. بغداد، العراق: دار الوراق.

6. Bauman, Zygmunt. (2000). Liquid Modernity. Cambridge, UK: Polity Press.

7. Hallaq, Wael B. (2012). The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral Predicament. New

York, NY: Columbia University Press.

8. Roy, Olivier. (2010). Holy Ignorance: When Religion and Culture Part Ways. New York, NY: Columbia

University Press.

9



6


