
"العنجهيــــــــــــــــــــــة الممنهجـــــــــــــــــــــة"

قراءة نفسية- إجتماعية للهيمنة الأميركية وصعود خطاب القوة

إعــــــــــــــــــــــــــــداد

مركـــــــــــــــــز الفيــــــــــــض العلمـــــــــــي لإستطــــــــــــلاع الـــــــــــــرأي والدراســـــــــات المجتمعيــــــــــــــة

1



مقدمة

    لم تعد دراسة السلوك السياسي للدول الكبرى ممكنة بمعزل عن تحليل بنيتها النفسية والاجتماعية، إذ إن

ل ل داخل وعي جمعي محمّ
كّ
صنع في فراغٍ تقني، بل تتش

تُ
ر مصائر الشعوب لا  غيّ

تُ
القرارات المصيرية التي 

ا لفهم ا مركزيً ل الولايات المتحدة نموذجً
ثّ
بالتصورات والأساطير والمخاوف والهويات،وفي هذا السياق، تم

م،
ظَّ
ل والممارسة الواقعية، وبين الخطاب الأخلاقي والعنف المن العلاقة بين القوة والوعي، بين التفوق المتخيَّ

د الفرد ر ضمن ثقافة تمجّ ل الوعي الأميركي على سرديات التفوق والرسالة الخلاصية، وتطوّ
كّ
فمنذ نشأتها، تش

ا من هذه الخلفية، يسعى هذا
قً
ع العنف بوصفه أداة مشروعة لتحقيق الغايات الكبرى، وانطلا بِّ


طَ


تُ
والقوة، و

قة للبنية الأميركية، وربطها بسلوكها الخارجي، وصعود خطابها المقال إلى تقديم قراءة نفسية- اجتماعية معمّ

ا لفهم ما يجري ا نقديً الشعبوي، وانعكاس ذلك في قرارات الهيمنة والاستخفاف بالقانون الدولي، بما يفتح أفقً

ا متفرقة، بل كنتاج لمنظومة وعي متكاملة.
ثً
في العالم لا بوصفه أحدا

 

مدخل منهجي

من الخطأ العلمي اختزال أي شعب في صفة واحدة، لكن من المشروع تحليل الأنماط النفسية السائدة الناتجة

عن التاريخ، والتعليم، والإعلام، والنظام الاقتصادي- السياسي،وعليه، فهذه القراءة لا تدين الفرد الأميركي

ا داخل منظومة القوة. جة اجتماعيً نتَ ا، بل تفكك الشخصية المُ بوصفه إنسانً

)Messianic Complex( ق والرسالة الخلاصية 1. أسطورة التفوّ

ا، تبلور في وعيها الجمعي تصور خاص للذات، يقوم على فكرة ا سياسيً ل الولايات المتحدة بوصفها كيانً
كّ
منذ تش

أنها "أمة مختارة" لا بالمعنى الديني التقليدي فحسب، بل بالمعنى الحضاري والسياسي، وهذا التصور لم يكن

ل عبر الزمن إلى بنية نفسية عميقة تحكم نظرة الأميركيين إلى أنفسهم وإلى د خطاب تعبوي، بل تحوّ مجرّ

ا يحمل رسالة إنقاذ للعالم ا كونيً العالم، فالولايات المتحدة، في هذا الوعي، ليست دولة بين دول، بل مشروعً

ف، والاستبداد.
لّ
من الفوضى، والتخ

عرف هذه البنية بـالعقدة الخلاصية، وهي حالة تتماهى فيها الذات الجمعية مع دور "المنقذ"، فتمنح
تُ
ا،  نفسيً

ته قاس الفعل بآثاره الواقعية، بل بنيّ نفسها شرعية أخلاقية مسبقة لأي فعل تقوم به، وفي هذه الحالة، لا يُ

ا، ر سلفً غفَ
تُ
المعلنة، فإذا كانت النية هي "نشر الحرية" أو "حماية القيم"، فإن الوسيلة- مهما بلغت من عنف- 

ا إلى واجب أخلاقي في المخيال الجمعي.  إجراميً
لًا

ل العنف من كونه فع وهكذا يتحوّ

م العالم إلى معسكرين: قسَّ ا من التفكير الثنائي، إذ يُ ا خطيرً
طً
نتج هذه العقدة نم

تُ
و

سهم ط على الآخر، وهذا التقسيم يُ
قَ
س له الذات الأميركية، ومعسكر "الشر" الذي يُ

ثّ
معسكر "الخير" الذي تم

ا ذا حقوق ومصالح، بل عقبة في طريق الرسالة رى بوصفه إنسانً ا في نزع إنسانية الخصم، لأن الآخر لا يُ نفسيً

م كإزالة عائق قدَّ ا، لأنه يُ ، بل مطلوبً
لًا

 مقبو
لًا

د الآخر من إنسانيته، يصبح قتله أو تدميره فع جرَّ الكبرى، وحين يُ

أمام "الخير الأعلى".

2



فة وتضاؤل التعاطف الجمعي 2. الفردانية المتطرّ

م الفرد بوصفه وحدة القيم قدَّ عدّ الفردانية إحدى الركائز المركزية في الثقافة الأميركية الحديثة، حيث يُ
تُ


أ الإنسان الأميركي على أن الإنجاز الشخصي، والقوة الذاتية، والسيطرة نشَّ والمعنى والنجاح،فمنذ الطفولة، يُ

حتفى كافأ النجاح الفردي ويُ ق والجدارة،وضمن هذا الإطار، يُ على المصير، والمنافسة الدائمة هي مقاييس التفوّ

ش الروابط الجمعية لصالح الاستقلال والاعتماد على الذات. همَّ
تُ
به، بينما 

فهم بوصفها مسؤولية تجاه الذات
تُ
 في بوصلة الأخلق: فالمسؤولية 

لًا
 فة تحوّ نتج هذه الفردانية المتطرّ

تُ
ا،  نفسيً

،ومع اتساع هذا
لًا

 متكام
لًا

أو الدائرة القريبة فقط )العائلة، المجتمع المحلي(، لا تجاه الإنسانية بوصفها ك

النمط، يضعف الإحساس بالمسؤولية الجماعية العابرة للحدود، ويتراجع الشعور بأن ما يحدث "هناك" يرتبط

ا بما يحدث "هنا". أخلاقيً

ل في تضاؤل التعاطف مع معاناة الشعوب البعيدة، فالحروب والمجاعات والدمار ويظهر الأثر الأوضح لهذا التحوّ

عاد اختزال ا كأحداث سياسية أو جيوستراتيجية، لا ككوارث إنسانية،ويُ ستقبل غالبً
تُ
في مناطق أخرى من العالم 

حدث صدمة وجدانية عميقة. هنا لا يغيب
تُ
الضحايا إلى أرقام، أو صور عابرة في نشرات الأخبار، دون أن 

د. ا، وسهل التبدّ ا، مؤقتً ا، لكنه يصبح هشًّ التعاطف كليً

ر هذا النمط بمفهوم المسافة الأخلاقية )Moral Distance(، وهي الحالة التي فسَّ في علم النفس الاجتماعي، يُ

ستثار آليات التعاطف الطبيعية،وكلما
تُ
ا، بحيث لا  ا وإنسانيً ا وثقافيً يشعر فيها الفرد بأن الضحية بعيدة نفسيً

ا" لا دً ا مجرّ زادت المسافة الجغرافية والثقافية، وكلما قلّ التماس المباشر مع نتائج العنف، أصبح القتل "أمرً

ا. ا حقيقيً ا داخليً يستدعي ألمً

سهم في تفريغ العنف من مضمونه
تُ
نتج فقط عزلة اجتماعية داخلية، بل 

تُ
فة لا  وعليه، فإن الفردانية المتطرّ

له، ل تقبّ سهّ
تُ
الإنساني على المستوى العالمي،إنها لا تخلق رغبة مباشرة في القتل، لكنها تخلق بيئة نفسية 

ده عن دائرة الشعور بالذنب. وهنا تكمن خطورتها الكبرى:  في قدرتها على تحويل حيّ
تُ
ضعف مقاومته، و

تُ
و

المأساة الإنسانية إلى حدث عابر لا يستدعي أكثر من نظرة سريعة قبل الانتقال إلى خبر آخر.

3. التطبيع المبكر مع العنف

ع العنف بِّ

طَ


تُ
مٍّ هائل من المضامين الثقافية التي 

ض الفرد الأميركي، منذ مراحل الطفولة الأولى، إلى ك يتعرّ

عيد
تُ
م القتل بوصفه فعل شجاعة، و ا ما تقدّ ا، فالأفلام والبرامج التلفزيونية غالبً ا أو ترفيهيً ا بطوليً وتمنحه طابعً

م قدَّ حتفى بنتائجها، وفي هذا السياق، لا يُ
تُ
سائل أفعاله بقدر ما 

تُ
تصوير الجندي أو رجل الأمن كبطل أخلاقي لا 

العنف كاستثناء مأساوي، بل كجزء طبيعي من السردية البطولية، وإلى جانب ذلك، تلعب ألعاب الفيديو القائمة

ا في إعادة تشكيل العلاقة النفسية مع العنف، فالمشاركة التفاعلية في القتل ا مهمً على الإبادة والسيطرة دورً

ب العقل على الفصل بين الضغط على الزر درّ
تُ
ا الحساسية الوجدانية تجاه الفعل، و ضعف تدريجيً

تُ
الافتراضي 

دٍّ تقني لا إلى أزمة أخلاقية.
ل القتل إلى مهارة، لا إلى مأساة، وإلى تح ونتيجة الفعل الإنسانية، ومع التكرار، يتحوّ

3



رافقه فصل متزايد بين الفعل ونتيجته الإنسانية، فلا ا على العنف، يُ ا تدريجيً نتج هذا المسار اعتيادً ا، يُ نفسيً

ب إلى الوعي دة،ومع الزمن، تتسرّ نهي حياة بشرية كاملة، بل كحلّ سريع لمشكلة معقّ نظر إلى القتل كفعل يُ يُ

اللاواعي فكرة مفادها أن العنف أداة طبيعية، بل فاعلة، لإدارة الصراعات، لا سيما حين تفشل اللغة أو

السياسة.

ا ا، حاضرً
فً
ا مألو ع العنف في النفس الأميركية بوصفه رغبة مباشرة في القتل، بل بوصفه خيارً زرَ وهكذا، لا يُ

م الظروف المناسبة لتبريره. قدَّ
تُ
ا للاستخدام حين  ا في الخلفية الذهنية، وجاهزً دائمً

4. الخوف البنيوي والحاجة للهيمنة

ا لا ينفصل عن وعيه ا بنيويً ا وجوديً ق العسكري والاقتصادي، يعيش المجتمع الأميركي قلقً على الرغم من التفوّ

ى من الخوف الدائم من فقدان الصدارة العالمية، ومن الهلع من الآخر المختلف
ذّ
الجماعي،فهذا القلق يتغ

 عن فوبيا الانهيار الداخلي المرتبطة بالانقسامات الاجتماعية والعرقية والاقتصادية.
لًا

ا، فض ا أو أيديولوجيً ثقافيً

ل الهجوم المبكر على فضَّ ل إلى عدوان استباقي؛ إذ يُ نتج هذا الخوف نزعة دفاعية هادئة، بل يتحوّ ا، لا يُ نفسيً

طية ترى في السيطرة وسيلة لتخفيف القلق، وفي فرض الإرادة على
لّ
انتظار الخطر،ومن هنا تنشأ نزعة تس

ر لماذا تميل القوة الأميركية إلى خوض الحروب حتى في ق، وهذا الإطار يفسّ الآخرين ضمانة لاستمرار التفوّ

د التهديد غياب تهديد مباشر؛ فالحرب هنا ليست ردّ فعل، بل أداة لإدارة الخوف وتثبيت الهيمنة قبل أن يتجسّ

.
لًا

فع

)Projection( 5. إسقاط العنف خارج الذات

في التحليل النفسي الجمعي، تميل الجماعات القوية إلى إسقاط تناقضاتها وأزماتها الأخلاقية على الآخر، بدل

م الذات بوصفها قدَّ
تُ
ف واللا عقلانية، بينما  ل الشعوب الأخرى صفات العنف والتطرّ حمَّ ا. فتُ مواجهتها داخليً

عاد توصيفها عقلانية ومضطرة لاستخدام القوة، ويؤدي هذا الإسقاط إلى نزع أخلاقي للضحية، حيث يُ

س الحروب باسم "مكافحة مارَ
تُ
ل تبرير قتلها أو قمعها، وبهذا المنطق،  باعتبارها "إرهابية" أو "متوحشة"، ما يسهّ

ر العمران والبشر تحت شعار "نشر الديمقراطية"، دون شعور عميق بالتناقض، الإسقاط هنا لا دمَّ الإرهاب"، ويُ

ا لشرّ الآخر لا لخيارات الذات. عيد تشكيل الوعي بحيث يصبح العنف انعكاسً ر العنف فحسب، بل يُ يبرّ

6. الدولة كضمير بديل

في المجتمعات ذات المؤسسية القوية والمركزية العالية، تميل الأخلاق الفردية إلى الذوبان داخل أخلاق

ب
كَ
رت

تُ
ر أو الصامت، وضمن هذا الإطار،  رِّ

ض الفرد ضميره للسلطة، ويكتفي بدور المطيع أو المب وِّ
ف الدولة، فيُ

ا"، ا أمنيً فهم بوصفه "غير شخصي" أو "ضروريً الجرائم الكبرى دون شعور فردي مباشر بالذنب، لأن القرار يُ

وهكذا يتراجع السؤال الأخلاقي: هل ما نفعله صواب؟ ليحلّ محله سؤال إجرائي: هل القرار رسمي؟

4



ة آرندت بـتفاهة الشر، حيث لا ينبع الشر من حقد استثنائي، بل من الطاعة هذا النمط هو ما وصفته حنّ

العمياء، والامتثال، وتعليق الحكم الأخلاقي الشخصي.

7. من القتل إلى اللامبالاة

ل صور الأطفال المرحلة الأخطر في مسار العنف ليست لحظة القتل نفسها، بل الاعتياد عليه. فعندما تتحوّ

رة، يفقد الوعي الجمعي قدرته على الصدمة.  القتلى والركام إلى مشاهد متكرّ

قاس المآسي بحجم
تُ
ختزل الضحايا إلى أرقام، و ستبدل المشاعر الإنسانية بالتعامل الإحصائي، فيُ

تُ
ا،  نفسيً

ط ذروته، لأن القوي لا يعود بحاجة حتى إلى تبرير أفعاله
لّ
الخسائر لا بعمق الألم. ومع هذا الاعتياد، يبلغ التس

ا من العنف، عنف صامت يسمح باستمرار مً  متقدّ
لًا

ا، بل شك ا، واللامبالاة هنا ليست حيادً أو تغليفها أخلاقيً

ذكر.
تُ
القتل دون مقاومة نفسية أو أخلاقية 

دت السمات العميقة لانتخاب ترامب؟ من البنية النفسية إلى صندوق الاقتراع: كيف مهّ

لٍّ انتخابي مباشر للبنية
لا يمكن قراءة انتخاب دونالد ترامب بوصفه حادثة سياسية معزولة، بل يجب فهمه كـتج

ق، الفردانية لت عبر عقود، فالمحاور السابقة- أسطورة التفوّ
كّ
النفسية- الاجتماعية الأميركية التي تش

فة، التطبيع مع العنف، الخوف البنيوي، الإسقاط، تفويض الضمير للدولة، واللامبالاة- لم تبقَ في المتطرّ

ا دون مواربة. ا ونفسيً دها لغويً ا يجسّ مستوى الثقافة المجردة، بل انتقلت إلى الفعل السياسي حين وجدت قائدً

ا، فخطابه لم يحتج إلى لغة دبلوماسية ا صريحً ق والرسالة الخلاصية وجدت في ترامب صوتً : أسطورة التفوّ
لًا

أو

- رغم خطورت- أراح "، وإن لها الحق في فرض إرادتها،وهذا الصدق الفجّ
لًا

هة؛ قال بوضوح إن أميركا "أو مموّ

 إلى يقين مفقود:  نحن الأقوى، وما نريده يجب أن يحدث. وهكذا
ةً
شريحة من الناخبين لأنها رأت فيه عود

. لت العقدة الخلاصية إلى اختيار انتخابي واعٍ تحوّ

ا بتداعيات الخطاب العدواني على
ثً
فة وتضاؤل التعاطف الجمعي جعلا الناخب أقل اكترا ا: الفردانية المتطرّ ثانيً

لة على تحسين حياة قاس بميزانها الإنساني، بل بقدرتها المتخيَّ
تُ
العالم، فالسياسات الخارجية القاسية لم 

ا بتفسير الكلفة البشرية خارج الحدود،هنا، ب أخلاقيً
لَ
طا الداخل. ترامب وعد بالحماية والوظائف والهيبة، ولم يُ

ا. عملت المسافة الأخلاقية لصالحه انتخابيً

ا- بوصفه بطولة أو ا ثقافيً
فً
ل لغته الصدامية، فحين يكون العنف مألو ل تقبّ ا: التطبيع المبكر مع العنف سهّ

ثً
ثال

دّ ستقبل كحسمٍ مطلوب بعد سنوات من خطاب ناعم عُ
تُ
" صادمة. بل 

لًا
ضرورة- لا تبدو الدعوة إلى "الضرب أو

وا على سرديات ترى في الحسم العنيف د"، وهذه السمة جذبت ناخبين تربّ م نفسه كمن "لا يتردّ . ترامب قدّ
لًا

فش

.
لًا

ا  فعّ
لًا

ح

5



لا الوقود النفسي الأهم لانتخابه، القلق من فقدان الصدارة، والهلع
كّ
ا: الخوف البنيوي والحاجة للهيمنة ش رابعً

ا يعد بالسيطرة لا بالإدارة، ترامب خاطب الخوف من الآخر، وفوبيا الانهيار الداخلي- كلها احتاجت قائدً

خضع الآخرين، سنستعيد السيطرة،وهكذا صار العدوان م الهيمنة كدواء: سنسبق الخطر، سنُ بالخوف، وقدّ

ا. ا انتخابيً الاستباقي موقفً

ل الآخر مسؤولية الأزمات، المهاجر، الخصم حمّ ا: إسقاط العنف خارج الذات سمح بتسويق خطاب يُ خامسً

ف العبء الأخلاقي عن الناخب، لوا إلى كباش فداء، هذا الإسقاط خفّ الخارجي، النخبة الدولية- كلهم تحوّ

ل الغضب إلى تصويت. ا عن الذات. ترامب أتقن هذه الآلية، فحوّ وشرعن سياسات قاسية بوصفها دفاعً

ا. طالما القرار "رسمي"و"أمني"، ا: الدولة كضمير بديل جعلت كثيرين يتنازلون عن محاسبة القائد أخلاقيً سادسً

ا الحكم الأخلاقي الشخصي- قً
لّ
ع ا، مُ ا واسعً فلا حاجة لسؤال الضمير، ترامب وعد بـ"القوة"ومنحه الناخب تفويضً

وهو ما ينسجم مع منطق تفاهة الشر حين يصبح الامتثال فضيلة.

 بالقانون الدولي وبمعاناة الآخرين، حين
فّ

د لقبول خطاب يستخ ا، الانتقال من القتل إلى اللامبالاة مهّ وأخيرً

تبلغ اللامبالاة هذا المستوى، لا يعود القائد بحاجة إلى تبريرٍ متقن، يكفي أن يعد بالقوة، وهنا، لم يكن ترامب

ا لإيقاعها. عً رِّ
س ا منها ومُ ا في تآكل الحساسية الأخلاقية، بل مستفيدً سببً

دها بلا أقنعة، وما دام هذا ويمكن القول إن انتخاب ترامب كان نقطة التقاء بين بنية نفسية مأزومة وقائد يجسّ

ا
طً
ا فقط، بل اختار نم ر السياسات، فالاقتراع هنا لم يختر شخصً ر الوجوه لا يضمن تغيّ ا، فإن تغيّ الأساس قائمً

ل القرارات العنجهية في الداخل والخارج على حدّ سواء. ا يسهّ
طً
من رؤية العالم- نم

العنجهية الأميركية ومآلات النظام الدولي:  من القانون إلى الغلبة

ا في إدارة العالم، لا مجرد انحراف سياسي عابر، فبعد أن
خً
ا راس

طً
ى العنجهية الأميركية اليوم بوصفها نم

لّ
تتج

أسهمت الولايات المتحدة في تأسيس النظام الدولي الحديث عقب الحرب العالمية الثانية، بدأت تتعامل مع هذا

ل النظام بعقلية انتقائية تقوم على توظيف القانون الدولي حين يخدم مصالحها، وتجاوزه أو تعطيله حين يتحوّ

ستخدم ضد الخصوم،
تُ
إلى قيدٍ على حركتها، وبذلك، لم يعد القانون مرجعية ملزمة بقدر ما أصبح أداة ضغط 

ل حين تمسّ الحلفاء أو المصالح الاستراتيجية. همَ
تُ
و

هذا السلوك يعكس بنية نفسية- سياسية ترى القوة فوق القواعد، وتتعامل مع الشرعية الدولية بعدها نابعة

عرف بمتلازمة النرجسية ر هذا النمط بما يُ فسَّ من التفوق لا من الإجماع،وفي علم النفس السياسي، يُ

الإمبراطورية، حيث تعتقد القوة العظمى أنها صاحبة الحق الطبيعي في إعادة تعريف الصواب والخطأ، والحلال

والحرام السياسي، وفق مصالحها الخاصة.

ا من أكبر احتياطات النفط في ا على هذا المنطق، فالدولة التي تمتلك واحدً
خً
 صار

لًا
عدّ قضية فنزويلا مثا

تُ
و

ب لأنها انتهكت القانون الدولي بقدر ما عوقبت لأنها حاولت إدارة ثروتها خارج منظومة الهيمنة
قَ
عا

تُ
العالم، لم 

رض حصار اقتصادي خانـــــــــق أضرّ بالبنيــــة 
فُ
التقليدية، وجرى الاعتراف برئيس موازٍ دون مسار انتخابي مكتمل، و

6



ز على
كّ
دت أصول الدولة ونفطها في الخارج، ورغم أن الخطاب المعلن ر مّ الاجتماعية والمعيشية للشعب، وجُ

ق بإخضاع الإرادة السيادية، لا بحماية القيم.
لّ
"الديمقراطية وحقوق الإنسان"، فإن الواقع كشف أن المسألة تتع

أ برَّ
تُ
ر الدولة المستهدفة على أنها خطر أخلاقي أو سياسي، بينما  صوَّ

تُ
مارس هنا آلية الإسقاط بوضوح:  

تُ
ا،  نفسيً

الذات من العنف الاقتصادي والسياسي الممارس بحق الشعوب،وهكذا يصبح التجويع عقوبة مشروعة،

والحصار وسيلة أخلاقية، ما دام الهدف هو إعادة الدولة إلى بيت الطاعة الدولي.

ا آخر للعنجهية، لا يقوم على العقاب المباشر بل على ل العلاقة الأميركية مع السعودية نموذجً
ثّ
وفي المقابل، تم

ا خفي في جوهرها تصورً
تُ
الاحتواء القسري الناعم،فالمعادلة التاريخية القائمة على "النفط مقابل الحماية" 

ا من الأمن القومي الأميركي، لا من السيادة الوطنية للدول المالكة لها. ا يعد الموارد الاستراتيجية جزءً استعلائيً

وعندما حاولت السعودية، ولو ضمن حدود اقتصادية بحتة، إعادة ضبط سياساتها النفطية بما يخدم مصالحها،

برز خطاب التهديد وسحب الحماية والضغط السياسي، في رسالة واضحة مفادها أن الاستقلال الاقتصادي له

ا، وهذا النمط من السلوك لا يعكس شراكة دولية بقدر ما يكشف منطق الغلبة. فالولايات سقف مرسوم سلفً

المتحدة، في هذه الحالات، لا تتعامل مع الدول بوصفها كيانات ذات سيادة متكافئة، بل كوحدات وظيفية داخل

ب بالحصار أو العزل أو
قَ
عا كافأ بالحماية، ومن يخرج عنه يُ ا، من يلتزم بالدور يُ

قً
د أدوارها مسب حدَّ

تُ
نظام عالمي 

الفوضى.

ا في الثقة بالمنظمات والقوانين الدولية، إذ تدرك الدول،  متسارعً
لًا

ونتيجة هذا المنهج، يشهد النظام الدولي تآك

ل إلا بقدر ما تسمح به فعَّ
تُ
لا سيما الضعيفة منها، أن القوانين لا تحمي من لا يملك القوة، وأن الشرعية لا 

ا نحو منطق التكتلات، وسباقات التسلح، والبحث عن أدوات ردع موازين المصالح، وهذا ما يدفع العالم تدريجيً

خارج المنظومة التقليدية.

إن أخطر ما في العنجهية الأميركية ليس في خرق القوانين، بل في تطبيع هذا الخرق وتحويله إلى ممارسة

يومية لا تحتاج إلى تبرير، فعندما تتوقف القوة عن الشعور بالحاجة إلى تقديم مرافعة أخلاقية لأفعالها، يبلغ

سلب الثروات باسم الاستقرار،
تُ
عة، حيث  ل العالم إلى ساحة مفتوحة للهيمنة المقنّ ط ذروته، ويتحوّ

لّ
التس

ا جانبية". ش معاناة الشعوب باعتبارها "أضرارً همَّ
تُ
ر الاقتصادات باسم الإصلاح، و دمَّ

تُ
و

ا وفي هذا السياق، لا تبدو الأزمة أزمة سياسات فقط، بل أزمة نظام عالمي بأكمله، نظامٌ بات فيه القانون تابعً

عاد الاعتبار لفكرة ا في معادلات النفط والسلاح، وما لم يُ للقوة، والشرعية رهينة للمصلحة، والإنسان رقمً

العدالة العابرة للقوة، فإن العالم يتجه نحو مرحلة تصبح فيها الفوضى قاعدة، لا استثناء، ويغدو الظلم الدولي

ممارسة مألوفة لا تثير حتى الدهشة.

7



الاستنتاجات

ن من التحليل أن السلوك الأميركي في الداخل والخارج لا يمكن فهمه بوصفه قرارات سياسية ظرفية، : يتبيّ
لًا

أو

ق والرسالة الخلاصية. هذه ا على أسطورة التفوّ لت تاريخيً
كّ
بة تش

كّ
بل بوصفه نتاج بنية نفسية- اجتماعية مر

لًا
مارسان بوصفهما أفعا ا جعل القتل والتدمير يُ ر العنف فحسب، بل منحته غطاءً أخلاقيً الأسطورة لم تبرّ

إصلاحية لا جرائم سياسية.

سعت المسافة
تّ
 في التعاطف الجمعي، بحيث ا

لًا
ا: أفرزت الفردانية المتطرفة في المجتمع الأميركي تآك ثانيً

الأخلاقية بين الفرد الأميركي ومعاناة الشعوب الأخرى. ومع تعاظم هذه المسافة، لم يعد العنف الخارجي

ل الحروب والقتل ل تقبّ د لا يمسّ الضمير الفردي، ما سهّ ستقبل بوصفه مأساة إنسانية، بل كحدث مجرّ يُ

ا عن الحياة اليومية. الجماعي طالما ظلّ بعيدً

ا: أسهم التطبيع المبكر مع العنف، عبر الثقافة الشعبية والسرديات التاريخية الرسمية، في جعل العنف أداة
ثً
ثال

مارس القتل ى هذا إلى فصل نفسي بين الفعل ونتيجته، حيث يُ ا. وقد أدّ ا استثنائيً مألوفة لإدارة الصراع لا خيارً

ختزل الإنسان في وظيفة أو رقم داخل سردية أمنية أو سياسية. دون استحضار إنساني للضحايا، ويُ

ا يتمثل في ا بنيويً ا وجوديً ا: كشف التحليل أن خلف خطاب القوة والثقة، يعيش المجتمع الأميركي قلقً رابعً

ل إلى عدوان استباقي ونزعة ، بل يتحوّ نتج انكفاءً الخوف من فقدان الهيمنة والانهيار الداخلي. هذا الخوف لا يُ

ر لجوء الولايات المتحدة إلى الحرب والتدخل حتى في غياب تهديد مباشر. فسّ
تُ
طية، 

لّ
تس

ل الشعوب المستهدفة صفات حمَّ
تُ
ا: تمارس المنظومة الأميركية آلية إسقاط العنف خارج الذات، حيث  خامسً

م قدَّ عاد تعريف الضحية كجاني، ويُ أ الذات من مسؤولية الدمار. وبهذا، يُ برَّ
تُ
ش والإرهاب، بينما  الشر والتوحّ

ا. ا حضاريً ا أو واجبً ا أخلاقيً القتل بوصفه دفاعً

ى تسليم الضمير الفردي إلى الدولة، في ظل مركزية القرار، إلى تلاشي الشعور الشخصي بالمسؤولية ا: أدّ سادسً

رتكب الجرائم الكبرى دون شعور جماعي بالذنب، في تجسيد واضح
تُ
ر ويصمت، و الأخلاقية. فالفرد يطيع ويبرّ

ا. ا واعيً  شيطانيً
لًا

ة آرندت بـ تفاهة الشر، حيث يصبح الشر ممارسة إدارية لا فع لما وصفته حنّ

ا دون ستهلك صور الضحايا والركام يوميً
تُ
ا: يتضح أن الأخطر من القتل ذاته هو اللامبالاة تجاهه. فحين  سابعً

ط ذروته، ويغدو العنف ممارسة روتينية لا تحتاج إلى تبرير أو اعتذار، لا في الداخل
لّ
صدمة أخلاقية، يبلغ التس

الأميركي ولا على مستوى الخطاب الدولي.

ر هذا الإطار النفسي- الاجتماعي صعود ترامب وانتخابه بوصفه مرآة صادقة للوعي الجمعي لا ا: يفسّ
نً
ثام

ق، الخوف، الاحتقار، ل ترامب التعبير الأكثر فجاجة عن النزعات المكبوتة: التفوّ
ثّ
ا عنه. فقد م

فً
انحرا

عة إلى خطاب علني لا يخجل من نفسه. قنَّ لت العنجهية من سياسة مُ والاستخفاف بالقانون. ومن خلاله، تحوّ

ا: على الصعيد الدولي، تكشف قضايا مثل فنزويلا والسعودية أن العنجهية الأميركية تتعامل مع الثروات تاسعً

ب، والتي
قَ
عا

تُ
الطبيعية بوصفها موارد خاضعة لمنطق الولاء لا للسيادة. فالدولة التي تخرج عن الدور المرسوم 

حتوى، في نظام عالمي قائم على الغلبة لا الشراكة.
تُ
تلتزم 

8



ا: تؤدي هذه الممارسات مجتمعة إلى تفكيك الشرعية الدولية وتقويض الثقة بالقوانين والمنظمات عاشرً

ف السيادي. ومع تراجع فكرة العدالة الأممية، ما يدفع العالم نحو مزيد من الفوضى، وسباقات التسلح، والتطرّ

ا في معادلات النفط والسلاح.  ثانويً
لًا

ا للمصلحة، والإنسان تفصي العابرة للقوة، يصبح القانون تابعً

الخاتمة

ا، ليس نتاج قرارات معزولة، بل ا وخارجيً ظهر هذه القراءة النفسية- الاجتماعية أن السلوك الأميركي، داخليً
تُ


ق، وتطبيع العنف، وتآكل التعاطف الإنساني. ومن خلال ل على أسطورة التفوّ
كّ
انعكاس لبنية وعي جماعي تش

لت القوة من وسيلة لحماية النظام الدولي إلى أداة لفرض الهيمنة وتقويض القوانين حين هذه البنية، تحوّ

تعارض المصالح.  إن صعود خطاب مثل خطاب ترامب، والتعامل الاستعلائي مع الشعوب والثروات، ليسا

ا عنه.  وفي ظل استمرار هذا النموذج، يتجه العالم نحو مزيد من الفوضى ا صريحً ا عن المسار، بل تعبيرً
فً
انحرا

ا ا على القوة لا تابعً عاد الاعتبار لقيمة الإنسان بوصفه غاية لا وسيلة، وللعدالة بوصفها قيدً واللايقين، ما لم يُ

لها.

9



المصادر

1. Arendt, H. (1963) Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of Evil. New York: Viking Press.

2. Bauman, Z. (2004) Wasted Lives: Modernity and its Outcasts. Cambridge: Polity Press.

3. Bandura, A. (1999) Moral Disengagement: How People Do Harm and Live with Themselves. New York:

Freeman.

4. Chomsky, N. (2016) Who Rules the World? New York: Metropolitan Books.

5. Foucault, M. (1977) Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Pantheon Books.

6. Fromm, E. (1941) Escape from Freedom. New York: Farrar & Rinehart.

7. Kellner, D. (2007) Media Spectacle and the Crisis of Democracy: Terrorism, War, and Election Battles.

London: Routledge.

8. Waltz, K. (1979) Theory of International Politics. Reading, MA: Addison-Wesley.

9. Risen, J. (2006) State of War: The Secret History of the CIA and the Bush Administration. New York:

Free Press.

10. Stiglitz, J. (2002) Globalization and Its Discontents. New York: W.W. Norton & Company.

11. Smith, T. (2007) America’s Mission: The United States and the Worldwide Struggle for Democracy in

the Twentieth Century. Princeton: Princeton University Press.

12. Lockwood, D. (2020) Populism and Power: The Rise of Trump and Its Global Implications. London:

Palgrave Macmillan.

13. Pillar, P. (2011) Intelligence and U.S. Foreign Policy: Iraq, 9/11, and Misguided Reform. New York:

Columbia University Press.

14. Blumenthal, M. (2014) The CIA: A Forgotten History. New York: HarperCollins.

15. Harvey, D. (2005) A Brief History of Neoliberalism. Oxford: Oxford University Press.

10



6


